
א. הנהגה בנחת
לעם  הרעותה  'למה  ה'  לפני  משה  לשאלת  כתשובה 
הזה?', ענה לו ה' בתוכחת מוסר, שהאבות לא הרהרו אחר 
מידותיו, וכי בוודאי הוא יגאל את ישראל ויביאם לארץ. 

משה מעביר את הדברים לישראל, אך עקב מצבם הדחוק, 
משה  כזו.  משמחת  לבשורה  להאמין  מסוגלים  היו  לא 
טוען לפני ה' שהוא ערל שפתיים ואינו יכול לדבר לפרעה, 
ולכן מצרף ה' את אהרן לדבר בשמו, ומצוה להם להנהיג 

את ישראל בנחת ולכבד את פרעה.

ב.  נישואי הצדיקים
הכתוב מפרט את צאצאי שבט לוי. 
הנישואין של  גם  מוזכר  בין השאר 
ואלישבע,  ואהרן  ויוכבד,  עמרם 
כך  אגב  יתרו.  נכדת  עם  ואלעזר 
ייחוסם  סדר  את  גם  הכתוב  מזכיר 

של השבטים ראובן ושמעון.

ג. המקל הבולע
כאשר משה בן 80 שנה ואהרן בן 83, 
הליכתם  וטרם  לפרעה,  הלכו  הם 
הודיע ה' להם שהוא יכביד את לב 
על  מכות  להביא  במטרה  פרעה, 

מצרים.
פרעה מבקש מהם להראות מופת, 
שנהפך  מקלו  את  משליך  ואהרן 
עושים  גם  פרעה  חרטומי  לנחש. 
שחזר  אהרן  של  הנחש  אבל  כך, 

להיות מקל, בלע את מקלותיהם. 

ד.  חפירות בנילוס
בפרעה  משה  התרה  מכה  כל  לפני 
נמשכה  והמכה  שבועות,  שלשה 
פרעה  הבטיח  מכה  בכל  שבוע. 
וכשחזרה  ישראל,  את  לשחרר 

הרווחה, שוב הכביד לבו. 
לקראת מכת דם נשלח משה בבוקר 
ליאור.  בלכתו  בפרעה  להתרות 
על  ידו  את  אהרן  נטה  העת  בהגיע 
לדם  נהפכו  מצרים  מי  וכל  היאור, 

במטרה  לנילוס  סביב  חפרו  כשהמצריים  מתו,  והדגים 
למצוא מים.

ה.  ערמות פגרים
ולאחר  אחת,  צפרדע  מהיאור  יצאה  צפרדע,  במכת 
שהמצריים הכו בה, היא התיזה נחילי צפרדעים שנכנסו 
בתנורים ובבצק, ועל המיטות, ואף בתוך המעיים. פרעה 
וכשמשה  ואהרן שיתפללו להסרת המכה,  ביקש ממשה 
בתום  מחר.  פרעה:  ענה  הצפרדעים,  יסורו  מתי  שאל 
ערמות  מהם  ערמו  והמצריים  הצפרדעים,  מתו  המכה 

פגרים שהעלו סרחון.

ו.  יצור קטן
במכת כינים, הכה אהרן במטהו בעפר שהפך לכינים שעלו 
להוציא  הצליחו  לא  החרטומים  והבהמות.  האנשים  על 
עוֹֹרָָה,  יצור פחות משְׂ�ְ על  אין השדים שולטים  כי  כינים, 

ומודים כי אצבע אלקים היא. 

ז.  נחשים ועקרבים
במכת ערוב הביא ה' על המצרים תערובת חיות ונחשים 
ועקרבים. לאחר המכה מציע פרעה 
אך  במצרים,  קרבנות  שיקריבו 
את  לשחוט  נכון  שלא  ענה  משה 
פרעה  עיניהם.  נגד  מצרים,  אליל 
בתנאי  לשחררם  שעה  לפי  הסכים 
ירחיקו ללכת, אך לאחר מכן  שלא 

חזר בו.

ח.  בהמות בבית
משה  אמר  דֶֶבֶֶר,  מכת  לפני  יום 
תבוא  הזאת  בעת  'מחר  לפרעה: 
מתו  זו  בשעה  למחרת  דבר'.  מכת 
בשדות,  שהיו  מצרים  בהמות  כל 

וניצלו הבהמות שהיו בבית. 

ט.  גחלי כבשן
במכת שחין נטל אהרן מלוא חופניו 
אל  והכניסו  גחלי-כבשן,  של  אפר 
על  שזרקו  משה,  של  האחת  ידו 
הארץ  בכל  התפזר  האפר  מצרים. 

והעלה שחין על האדם והבהמה.  

י. שריטה בכותל
משה  שרט  ברד,  מכת  לפני  יום 
זריחת  במקום  בכותל  שריטה 
החמה, ואמר לפרעה: מחר כשתגיע 
החמה לשריטה זו, תבוא מכת ברד. 
רבינו  משה  את  ה'  הגביה  למחרת, 
ידו  משה  נטה  ושם  השמים,  מעל 
להגיע  החלו  ומשמים  השמים,  על 
והמים  האש  כאשר  וברד,  קולות 
עשו שלום ביניהם, והאש התלקחה 
בברד. האנשים והבהמות שבשדות 
החיטים  מלבד  נשברו,  והעשבים  והאילנות  נהרגו, 
והכוסמת שהיו רכים, או שנעשו להם פלאות ולא נשברו. 

נושאי הפרשה:
הבטחה לגאולת ישראל • צירוף אהרן למשה  • 
משפחות ראובן שמעון ולוי • ייחוס משה ואהרן 
• הפיכת המטה לנחש לפני פרעה • מכות דם, 

צפרדע, כינים ערוב, דבר, שחין וברד.

בה  האחרונה  בשנה  עוסקת  וארא  פרשת 
הגאולה  התקרבות  עם  במצרים.  ישראל  היו 
ממצרים, באים משה ואהרן אל פרעה להתרות 
בו שישלח את ישראל, אולם גם אחרי שבע 

מכות הוא עדיין מכביד לבו ואינו משלחם.

הפצת ועידוד לימוד התורה הקדושה עם פירוש רש"י

א י מ ש ד א  ת ע י י ס ב

בַַע מַַכּּוֹֹת ֶ הַַתְְרָָאוֹֹת לְְפַַרְְעֹֹה וְְשֶׁ�

במכתב הדרכה שכתב הרה"ק בעל 'ישמח משה' מאוהעל זי"ע, עבור בנו לאחר נישואיו, הוא כתב לו בין השאר: 'בני, בני, למען השי"ת, תראה לקבוע 
שיעורין דאורייתא... ושיעור מקרא, דהיינו תורה עם פירוש רש"י'.

 פנינים מאיריםפרד"ס התורה
לשולחן השבת

ועל  מצרים  על  שבאו  המכות  על  לומדים  בפרשתנו 
פרעה, שעשה עצמו לאליל ויצא בבוקר ליאור. ומכאן 
הקשר להפטרה בספר יחזקאל, בה מתנבא הנביא על 
מפלת מצרים לעתיד לבוא, והנביא ממשיל את פרעה 
עצמו,  את  שברא  לומר  ומתגאה  ביאור  הרובץ  לתנין 

ולעתיד יצודו אותו כמו תנין מהנהר.

התורה וההפטרה

לקבוע שיעור בחומש עם רש"יחיים של תורה

פרשת וארא  גיליון ק"ד - שנה ג׳ | טבת תשפ"ופרשת בראשית

  יו"ל ע"י קרן תרי"ג לזיכוי הרבים
לטובת נשמת הרבני הנגיד הנכבד

הרה"ח ר' אריה )לייבל(
בהרה"ח ר' יונה רובין ז"ל

פשט
למה לצעוק?

וַַיֵֵּצֵֵא מֹשֶֶֹׁה וְְאַַהֲֲרֹןֹ מֵֵעִִם פַַּרְְעֹהֹ וַַיִִּצְְעַַק מֹשֶֶֹׁה אֶֶל ה' עַַל דְְּבַַר הַַצְְפַַרְְדְְּעִִים )שמות ח, ח(
ה, ואילו בשאר המכות  ֶ צְְעַַק מֹשֶֹׁ� המפרשים עומדים על השאלה מדוע דווקא כאן נאמר וַַיִּ�ִ

ר אֶֶל ה'. עְְתַּ�ַ לא היה צעק, אלא נאמר וַַיֶּ�ֶ
ב(  קא,  סי'  )או"ח  ערוך  נפסק בשלחן  הנה  כי  'שפתי חכמים',  בעל  כותב  בדרך הפשט 
שהמתפלל צריך להשמיע לאוזניו מה שמוציא בפיו, ואמנם בשאר המכות היה משה יכול 
להתפלל קצת בלחש ולהשמיע לאוזניו מה שהוא אומר, אבל כאן במכת צפרדע שהרעישו 
בקול גדול, לא היה יכול משה לשמוע מה שמוציא בפיו, לכן היה מוכרח  לצעוק בתפילה, 

כדי לשמוע את עצמו. 

רמז
עשר פעמים 'צרפדעים'

הִִנֵֵּה אָָנֹכִִֹי נֹגֵֵֹף אֶֶת כָָּל גְְּבוּלְְךָ בַַּצְְפַַרְְדְְּעִִים )שמות ז, כז(
המילה  פעמים  עשר  מוזכרת  צפרדע  מכת  פסוקי  שבכל  נמצא  בפסוקים,  נעיין  אם 
'צפרדעים' או 'הצפרדעים'. כותב על כך במדרש 'ילקוט מעין גנים', לאחד מחכמי תימן, 
שעשר פעמים אלו רומזים על עשרה מקומות בהם היו הצפרדעים, כמפורש בפסוקים 
ךָָ. ו.  בְְּוּעַַמֶּ�ֶ  בְְּוּבֵֵית עֲֲבָָדֶֶיךָָ. ה.   תֶֶךָָ. ד.  וְְעַַל מִִטָּ�ָ בְְךָָ. ג.  כָּ�ָ ְ בַַּוּחֲֲדַַר מִִשְׁ�  בֵֵיתֶֶךָָ. ב.  )כח-כט(: א. בְּ�ְ

בְְּוּכָָל עֲֲבָָדֶֶיךָָ. ךָָ. י.  בְְּוּעַַמְּ�ְ בְְּוּכָָה. ט.  אֲֲרוֹֹתֶֶיךָָ. ח.  ְ בְְּוּמִִשְׁ� רֶֶּוּּנּיךָָ. ז.   בְְּוּתַַ

דרוש
פאיית מצות כוסמין

וְְהַַחִִטָָּה וְְהַַכֻֻּסֶֶּמֶֶת לֹא נֻֻכּוּ כִִּי אֲֲפִִילֹת הֵֵנָָּה )שמות ט, לב(. פלאי פלאות נעשו להם, שלא לקו )רש"י(.
מדוע אכן נעשו נסים ופלאות דווקא לחיטה ולכוסמת שלא נשברו? חידש ודרש הגה"ק 
זי"ע: היות וחודשים ספורים לאחר מכת ברד היו בני ישראל  בעל 'שפע חיים' מצאנז 
צריכים לאפות מצה מחיטים או מכוסמת, לכן הקדים ה' ועשה פלאי פלאות לתבואה זו 

שלא לקתה, כדי שיוכלו לקיים את מצוות החג!

סוד
להחזיק את המקל הפוך

כֹּהֹ אָָמַַר ה' בְְּזֹאֹת תֵֵּדַַע כִִּי אֲֲנִִי ה' הִִנֵֵּה אָָנֹכִִֹי מַַכֶֶּה בַַּמַַּטֶֶּה אֲֲשֶֶׁר בְְּיָָדִִי וגו' )שמות ז, יז(
נפלאות מתורתנו מגלה לנו המקובל האלקי רבי שמשון מאוסטרופולי זי"ע, על פי הידוע 
שכאשר שם י-ה-ו-ה נכתב כסדרו, הריהו משפיע רחמים, ואילו כאשר הוא נכתב להיפך 
- ה-ו-ה-י, הריהו מעורר דינים. והנה על המטה של משה רבינו היו חקוקים אותיות 
שם י-ה-ו-ה כסדרו, מלמעלה כלפי מטה, כך שכאשר היה משה צריך לעורר רחמים 
היה מחזיק את המטה בצורה זקופה וישרה, כשהוא אוחז בקצהו העליון, כדי להמשיך 
רחמים משם י-ה-ו-ה כסדרו. אבל כשהיה צריך משה לעורר דינים על מצרים, אזי הפך 
יהיו בסדר  כדי שאותיות השם  והחזיקו בקצהו התחתון,  את המטה, מלמטה למעלה, 

הפוך הוה"י.
יָָדִִי" – כלומר,  ר בְּ�ְ ֶ ה "אֲֲשֶׁ� טֶּ�ֶ מַּ�ַ ה בַּ�ַ ה אָָנֹכִִֹי מַַכֶּ�ֶ י אֲֲנִִי ה' הִִנֵּ�ֵ דַַע כִּ�ִ זֹאֹת תֵּ�ֵ הֹ אָָמַַר ה' בְּ�ְ זהו שנאמר, כֹּ�
אותו הצד העליון של המטה שבדרך כלל )כשאני רוצה לעורר רחמים( אני אוחזו בידי, 
הרי כעת אחזיק את המטה בצורה הפוכה, ואחזיק בתחתית המקל, והחלק העליון של 
המקל יהיה כלפי האדמה, ובצד הזה אכה את היאור, ובכך יתעוררו דינים להביא מכת דם.

ךָָ  מַַּוּטְּ�ְ אבל בפרשת בשלח, כשהיה צריך לעורר רחמים ולהוציא מים מהסלע, כתוב )יז, ה( 
יָָדְְךָָ", כלומר, אותו צד העליון של המטה שבמכת דם היה  וֹֹּבּ אֶֶת הַַיְְאֹרֹ "קַַח בְּ�ְ יתָָ  ר הִִכִּ�ִ ֶ אֲֲשֶׁ�
כלפי מטה והכית בו את היאור, כעת תהפוך את המקל ותחזיק בידך בצד זה, כך ששם 

י-ה-ו-ה יהיה כסדרו ויתעוררו רחמים.

חשבון קט"ז שנות השעבוד
כפי העולה מידיעת שני חיי לוי

)על פי רש"י וריב"א שמות ו, טז(

בן 84 שנים נשא יעקב את לאה

כעבור 3 שנים כשיעקב בן 87 - נולד לוי

כעבור 43 שנים - בעת הירידה למצרים: 
יעקב בן 130 שנים - לוי בן 43 שנים

שנות חיי לוי - 137 שנים )שמות ט, טז(
אם נוריד מהם 43 שנה טרם ירידתו 

למצרים, נמצא:
לוי היה במצרים 94 שנים

 כל זמן שאחד מהשבטים חי -
 לא התחיל השעבוד

ולוי האריך ימים יותר מכל השבטים

 בני ישראל היו במצרים 210 שנים
 אם נוריד מהם 94 שנות לוי

 )שנות חייו במצרים(
הרי לנו: קט"ז שנות השעבוד!

שמו"ת
שניים מקרא 

ללימוד 

 
ואחד תרגום

עם פירוש רש"י 

כנפסק להלכה
חד

ו י
מ

ק 
ו ז י ח ט  ק י י ו ר פ



ט(  יז,  כ;  ד,  רבינו מקל פלאי, הנקרא )שמות  לו למשה  היה 
ה הָָאֱֱלֹקִִֹים. מובא בפרקי דרבי אליעזר )פרק לט( שהמטה  מַַטֵּ�ֵ
מאדם  ונמסר  השמשות,  בין  ונברא  סנפיריון  אבן  עשוי  היה 
ומאברהם  לאברהם,  ומשם  לשם,  ומנח  לנח,  ומחנוך  לחנוך, 
ליצחק, ומיצחק ליעקב, ומיעקב ליוסף, וכשמת יוסף הניחוהו 
אשר  ביתו  בגינת  ונטעו  משם  לקחו  ויתרו  פרעה,  בארמון 
במדין, ואיש לא הצליח להתקרב אליו ולקחתו, רק כאשר הגיע 
משה לקח את המטה, כשראה שרשומים עליו האותיות דצ"ך 
עד"ש באח"ב, והיה משקל המטה ארבעים סאה. בתרגום יונתן 
)שמות יד, כא( מובא, שעל המטה היה חקוק השם המפורש, 
וכן שמות שלשת האבות, ושש אמהות, ושנים עשר השבטים. 
שהיה  מובא  בשלח(  ותנחומא  )מדרש-רבה  מדרשים  בכמה 
רק מטה אחד, ובו נעשו הניסים לפני פרעה במצרים ועל הים. 
אולם בזוה"ק )ח"ב כח, ב( מובא, שהיו שני מטות, אחד של 
משה, ואחד של אהרן, וכשבאו לפני פרעה עשו האותות במטה 

אהרן ולא במטה משה.

'נציגי הציבור מחו בפני ראש העיר, על האפליה המרושעת 
והאכזרית כלפי הציבור החרדי…'.

רגילים בימינו לפרש את המילה 'אפליה' במשמעות שלילית 
של  המדויקת  המשמעות  אולם  אחד.  צד  כלפי  קיפוח  של 
המושג 'להפלות', היא לאו דווקא במובן השלילי, אלא הוא 
ה והבדלה, גם במובן החיובי שבדבר. כך למשל  ׁ מלשון הַַפְְרָָשָׁ�
אפשר לומר: 'גבאי בית הכנסת החליט לערוך אפליה בין ספרי 
מפרשי  ספרי  ובין  ימין,  בצד  בארון  שיעמדו  הש"ס  מפרשי 

התנ"ך שיעמדו בצד שמאל'.
הַַהּוּא אֶֶת  בַַוֹֹּיּם  וְְהִִפְְלֵֵיתִִי  כך מפרש רש"י על הכתוב )ח, יח( 
ן, וז"ל: 'והפליתי – והפרשתי. גם להלן בפרשה על  ֶ שֶֹׁ� אֶֶרֶֶץ גֹּ�
בֵֵּוּין מִִקְְנֵֵה מִִצְְרָָיִִם,  רָָאֵֵל  ין מִִקְְנֵֵה יִִשְׂ�ְ הכתוב )ט, ד( וְְהִִפְְלָָה ה' בֵּ�ֵ

כותב רש"י, וז"ל: 'והפלה – והבדיל'.

המלמדים שביקשו לצלם מבחנים על פרשת השבוע, שמעו 
תָָה, ואנו  נֻֻכָּ�ָ מפי המזכיר של התלמוד-תורה: 'מכונת הצילום 

ממתינים לטכנאי שיגיע לתקן אותה'.
לא היה לו, למזכיר, כל ספק שהמלמדים החשובים, המקפידים 
שמכונת  כוונתו,  את  מבינים  ורש"י,  חומש  יום  בכל  ללמוד 

הצילום נשברה.
תָָה, שהם  נֻֻכָּ�ָ עֹרָָֹה  ְ וְְהַַשְּׂ�� ה  תָּ�ָ ְ שְׁ� ִ וְְהַַפִּ� כך מפרש רש"י את הפסוק, 
תָָה, היא משורש נ.כ.ה.  'נשברו' במכת ברד, היינו שהמילה נֻֻכָּ�ָ
תָָה, היא  )שפירושו: שבור(, כך שהאות נ' בתחילת המילה נֻֻכָּ�ָ
אחת מאותיות השורש. אלא שלכאורה יש לתמוה, אם האות 
נ' היא מאותיות השורש, היה צריך להוסיף עוד אות בתחילת 
המילה, לשם שימוש, ולכתוב 'הונכתה' ]כמו 'הוגדלה' משורש 
ג.ד.ל.[. לכן מיישב רש"י שיש דוגמא לכך, בפסוק )איוב לג, 
ּוּּפּ עַַצְְמוֹֹתָָיו, שגם שם לא נאמר 'הושפו' עצמותיו, כי   ֻ כא( וְְשֻׁ�
ורו"ק, הרי זה כאילו  ֻ כאשר האות הראשונה מנוקדת בניקוד שֻׁ�
נ',  הראשונה,  האות  תָָה'  'נֻֻכָּ�ָ במילה  כאן  וגם  'הושפו',  נכתב 
מנוקדת שורו"ק ]ולא חִִירי"ק[, והרי זה כאילו כתוב 'הונכתה', 
כי הניקוד שורו"ק בתחילת המילה מורה שהוא מלשון 'הופעל' 

)כך ביאר בביאור מנחת יהודה(.
הכאה  מלשון  היא  תָָה,  נֻֻכָּ�ָ שהמילה  יתכן  שלא  מוסיף,  רש"י 
)שהשורש שלו - לדעת רש"י – הוא: ה.כ.ה.(, וכאילו נכתב 
תָָּה, ולומר שהאות נ' אינה חלק מאותיות השורש, אלא היא  הֻֻכָּ�
ה'.  והיא באה במקום האות  'הופעל'  מאותיות השימוש של 

זאת לא יתכן, כי לעולם אין האות נ' מתחלפת באות ה'.

הכרת הטוב למרחץ
מה  מביא  ב(  )צב,  קמא  בבא  מסכת  על  מקובצת'  ב'שיטה 
הראשונים  מגדולי  זי"ע,  מיגאש  יוסף(  )רבי  הר"י  שסיפר 
זי"ע,  יצחק אלפסי(  )רבינו  הרי"ף  רבו  אודות  ספרד,  וחכמי 
מגדולי הראשונים בעיר פאס במרוקו ובהמשך בספרד, שפעם 
העיר  מעשירי  ואחד  שיבריא,  כדי  למרחץ  זקוק  והיה  חלה 
התהפך  לימים  שהבריא.  עד  שלו  המרחץ  את  בפניו  העמיד 
הגלגל על אותו עשיר שירד מנכסיו ונאלץ למכור את המרחץ 
וביקשו  חייב,  היה  שהוא  החובות  את  לשלם  כדי  שבביתו 
מָָאּוּת ולבדוק את ערכו של המרחץ,  ַ מהרי"ף שיבוא להעניק שַׁ�
כדי לדעת מה שוויו. אך הרי"ף טען: לא אוכל לדון במרחץ 
זה, לא במכר ולא בשמאות, כיון שנהניתי מהמרחץ הזה, ואיני 

יכול להיות כפוי טובה למרחץ לדון במכירתו! 

הכרת הטוב לספסל ואבנים
אליהו  רבי  פעם אחת לאחר תפילת שחרית, שוחח הגה"צ 
לופיאן זי"ע עם בחור אחד, תוך שהוא מקפל את התפילין על 
ם לב שהספסל מלוכלך מעט  הספסל. הבחור ששוחח עימו ׂשׂ
והלך להביא מטלית לנקותו. אמר לו רבי אליהו: 'תן לי את 
הזכות להביא את המטלית ולנקות, משום שאני חייב הכרת 
הזה,  אני מקפל את התפילין על הספסל  כי  הטוב לספסל, 

אבל אתה אינך חייב הכרת הטוב לספסל זה'!
זי"ע, שלפעמים היה  כיוצא בזה מסופר עוד על רבי אליהו 
הטבע,  בחיק  לישיבה  מחוץ  לתלמידים  עורך שיחות-מוסר 
האבנים  את  מנקה  קם,  כשהוא  אותו  ראו  רבות  ופעמים 
שישב עליהם, וכאשר שאלו אותו לפשר הדבר, ענה: 'נהניתי 

מהאבנים - אני צריך לנקותם!'.

הכרת הטוב לצמחים
הגאון  מרן  יצא  השניה,  העולם  מלחמת  לפני  הימים,  באחד 

זי"ע לטייל ולשוחח בדברי תורה  חיים עוזר גרודז'ינסקי  רבי 
עם תלמידו הגאון רבי ישראל זאב גוסטמן זצ"ל, מחבר ספרי 
העיר  החורשות שבפאתי  אל  יצאו  הם  'קונטרסי השיעורים'. 
וילנא, ותוך כדי כך עצר רבי חיים עוזר את שטף דיבורו, והראה 
וסכנה  רעל  מלאים  שהם  והזהירו  צמחים  כמה  על  לתלמידו 
לאכלם, ועל צמחים אחרים אמר שאפשר לאכלם. הדבר היה 

לפלא בעיני התלמיד מדוע רבו מספר ומודיע לו ידיעות אלו. 
כאשר  פרצה,  השניה  העולם  ומלחמת  הימים  ארכו  לא  אך 
התלמיד רבי ישראל זאב נאלץ לברוח ליערות ולשהות שם 
חודשים ארוכים, או אז הבין את מבטו הרחוק של רבו רבי 
חיים עוזר, כי כעת זכר איזה הם הצמחים המורעלים ונזהר 
שלא לאכלם, ואלו הם הצמחים הבריאים והמזינים אשר מהם 

אכל לצורך קיום גופו.
עמד  כבר  זאב  ישראל  רבי  והגאון  שנים,  עוד  ועברו  חלפו 
בראשות ישיבת 'נצח ישראל', והנה הבחינו תלמידיו כי אחת 
לכמה ימים יוצא ראש הישיבה בכבודו ובעצמו לחצר הישיבה 
הצמחים  את  ומשקה  משפך  עם  עומד  הצהריים,  בשעות 
את  להם  סיפר  הדבר,  לפשר  תלמידיו  לשאלת  והפרחים. 
וניזון  ביערות  הסתתר  כאשר  השואה  בתקופת  הצלתו  נס 
מאכילת צמחים, 'חייב אני הכרת הטוב לצמחים שהחיו את 
נפשי, ולכן אני נוהג כבר שנים רבות להשקות את הצמחים 

כאות הכרת הטוב!'.

הכרת הטוב לבגד
מרדכי שוואב זצ"ל מסופר, שכאשר בלה לו  על הגאון רבי 
הבגד  את  מיד  זורק  היה  לא  חדש,  בגד  וקנה  מבגדיו,  אחד 
הישן, אלא תחילה היה שומר את הבגד הבלוי בתוך שקית, 
והניחו זמן-מה בדרך כבוד בתוך ארון הבגדים, ורק אחר כך 
היה מניח את הבגד בדרך כבוד בתוך שקית באשפה, והכל כדי 

להראות את מידת הכרת הטוב לבגד!

משה  הכה  לא  כינים  שבמכת  יב(,  )ח,  להלן  רש"י  כותב  דומים  דברים 
את העפר, לפי שהגין העפר עליו כשהטמין את המצרי בחול. מכאן אנו 
למדים עד היכן מגיעה חובת הכרת-הטוב, שאפילו לדבר דומם, למים 
ועפר, צריך אדם לפעול בעצמו מידת הכרת הטוב, ועל אחת כמה וכמה 
כלפי אנשים בני דעת, שבוודאי יש להכיר להם טובה ולא לכפור בטובתם.

הכרת והבנת לב לדעת
מושג בתורה

הבנת מילה עיניים לראות
אחת בתורה

כללי רש״י הק׳ אזניים לשמוע
פניני מוסר, חכמה, וחיזוק, מתוך פסוקי הפרשהבדקדוק הלשון

לָָדַַעַַת חָָכְְמָָה וּּמוּּסָָר לְְהָָבִִין 

הפרשה ולקחה מאוצרם בדרך התורה
של גדולי הדורות

הכרת הטוב לדומם
קַַח  אַַהֲֲרֹֹן  אֶֶל  אֱֱמֹֹר  ה  ֶ מֹֹשֶׁ� אֶֶל  ה'  ֹאמֶֶר  וַַיֹּ�
נְְּוּטֵֵה יָָדְְךָָ עַַל מֵֵימֵֵי מִִצְְרַַיִִם  )ז, יט( לְְפִִי  ךָָ  מַַטְּ�ְ
לַַךּ לְְתוֹֹכוֹֹ,  ְ שְּׁ� נִּ� ֶ שֶׁ� ה כְּ�ְ ֶ הֵֵגִִין הַַיְְאוֹֹר עַַל מֹֹשֶׁ� ֶ שֶׁ�
וְְלֹֹא  ם  דָּ�ָ בְּ�ְ לֹֹא  יָָדוֹֹ  עַַל  לָָקָָה  לֹֹא  לְְפִִיכָָך 

עִִּים, וְְלָָקָָה עַַל יְְדֵֵי אַַהֲֲרֹֹן )רש"י(. צְְפַַרְְדְּ� בְּ�ְ

ן )שמות ח, יח( ֶ שֶֹׁ� א אֶֶת אֶֶרֶֶץ גֹּ� וְְהִִפְְלֵֵיתִִי בַַוֹֹּיּם הַַהּוּ

עַַל  יָָדְְךָָ  נְְּוּטֵֵה   ךָָ  מַַטְּ�ְ קַַח  אַַהֲֲרֹןֹ  אֶֶל  וְְאָָמַַרְְתָּ�ָ 
מֵֵימֵֵי מִִצְְרַַיִִם )שמות ז, יט(

אַַפְְלָָיָָה

ה הָָאֱֱלֹקִִֹים מַַטֵּ�ֵ

משה ואהרן שקולים
ה  ֶ ים אַַהֲֲרֹֹן לְְמֹֹשֶׁ� קְְדִּ�ִ מַּ�ַ ֶ ה )שמות ו, כו( יֵֵׁשׁ מְְקוֹֹמוֹֹת שֶׁ� ֶ מֹּוּשֶֹׁ� א אַַהֲֲרֹןֹ  הּוּ
אֶֶחָָד )רש"י(.  לִִּוּין כְּ�ְ ק ְ � שְּׁ� ֶ ה לְְאַַהֲֲרֹֹן, לוֹֹמַַר לְְךָָ שֶׁ� ֶ ים מֹֹשֶׁ� קְְדִּ�ִ מַּ�ַ ֶ וְְיֵֵׁשׁ מְְקוֹֹמוֹֹת שֶׁ�

המדפיסים  נהגו  עתיקים,  וספרים  חומשים  בשערי 
לצייר דמויות דמיוניות של משה  ואהרן. משה מימין 
עם לוחות בידו, ואהרן משמאל עם חושן המשפט. על 
איורים אלו נשאל פעם הרה"ק רבי צבי אלימלך מדינוב 

יששכר':  'בני  בעל  זי"ע, 
רבינו  ציירו את משה  מדוע 
אהרן  ואת  קומה,  וגבה  רזה 

הכהן נמוך ובעל בשר? 
משה  צחות:  בדרך  והשיב 
שהרי  גבוה,  היה  בוודאי 
על  היריעות  את  הניח  הוא 
יט(,  מ,  )שמות  המשכן 
עשר  בגובה  כשהקרשים 
אמות. גם על אהרן אפשר 
מכך  נמוך,  שהיה  לדעת 
לעשות  ציוותה  שהתורה 
)רש"י  המנורה  לפני  מעלה 
מעתה  אלא  ב(.  ח,  במדבר 
חז"ל  אמרו  איך  קשה, 

שמשה ואהרן שקולים היו, כיצד יהיו במשקל שווה, 
אם גובהם אינו אחיד, שמשה גבוה ואהרן נמוך? על 
כרחך שאהרן היה רחב ומשה היה רזה, כך ששקולים 

היו...!

הירש  צבי  רבי  הרה"ק  מחותנו  זאת  כששמע 
והזהיר שלא ללעוג  זי"ע פנה לתלמידיו  מזידיטשויב 
על חידוש הזה, כי אין זה סתם דבר צחות, אלא טמון 

בזה סודות התורה עמוקים!

המקרקר הראשון
ין אוֹֹתָָּהּ  עַַ אַַחַַת הָָיְְתָָה, וְְהָָיּוּ מַַכִּ�ִ עַַ )שמות ח, ב( צְְפַַרְְדֵּ�ֵ פַַרְְדֵּ�ֵ עַַל הַַצְּ�ְ וַַתַּ�ַ

זֶֶת נְְחִִילִִים נְְחִִילִִים )רש"י(. וְְהִִיא מַַתֶּ�ֶ

יעקב  רבי  הגאון  דרש  זו  את 
של  רבה  זצ"ל,  רייך  קאפיל 
בודאפעסט: לּוּ השכילו המצרים 
לא לנגוע בצפרדע הראשונה ולא 
היו מכים אותה, לא היו יוצאים 
הדבר  נחילים-נחילים.  ממנה 
דרכה  היא  כך  כי  ללמדנו,  בא 
אחד  ריב  מחרחר  מחלוקת,  של 
נגד  ולהתחצף  לקרקר  מתחיל 
חכם  הוא  ואם  בראש,  העומד 
ובעל תבונה, הוא נותן לו לקרקר, 
לא מגיב ולא מכה בו, והצפרדע 
הבודד הזה נשאר לבדו, ולבסוף 
הוא נלאה מלקרקר ונאלם דום... 
צפרדע  שכאשר  כאלו  יש  אבל 
שמצווה  הם  חושבים  נגדם,  לקרקר  מתחילה  אחת 
נחילים  ממנה  יוצאים   - התוצאה?  ומה  בה,  להכות 
אחת  צפרדע  עקב  נהרסו  קהילות  כמה  נחילים... 

שהתחילה לקרקר ולא ידעו להתעלם ממנה...

פחות משעורה

וַַיַַּעֲֲשׂוּ כֵֵן הַַחַַרְְטֻֻמִִּים בְְּלָָטֵֵיהֶֶם לְְהוֹצִִיא 
אֶֶת הַַכִִּנִִּים וְְלֹא יָָכֹלֹוּ )שמות ח, יד( 

ד שׁוֹלֵֵט עַַל בְְּרִִיָָּה  שֶֶׁאֵֵין הַַשֵּׁ�ֵ
עוֹרָָה )רש"י(. פְְּחוּתָָה מִִכְְּשְּׂ�ְ

כך גם יהודי המחזיק את עצמו כאפס 
וכאין, פחות מכשעורה, אין לשדים 

ולמזיקים שליטה עליו.
)הרה"ק רבי זושא מאניפולי זי"ע(

)שמות  תָָה  נֻֻכָּ�ָ עֹרָָֹה  ְ וְְהַַשְּׂ�� ה  תָּ�ָ ְ שְׁ� ִ וְְהַַפִּ�
ט, לא(

תָָּה תָָה או הֻֻכָּ� נֻֻכָּ�ָ



לאחר מכת ברד, נאמר בתורה )שמות ט, כט( 
אֶֶפְְרֹׂשׂ  הָָעִִיר  אֶֶת  צֵֵאתִִי  כְּ�ְ ה  ֶ מֹשֶֹׁ� אֵֵלָָיו  וַַיֹּ�אֹמֶֶר 
י אֶֶל ה' וגו'. ורש"י מפרש: 'כצאתי את  ַ פַּ� אֶֶת כַּ�ַ
העיר - מן העיר, אבל בתוך העיר לא התפלל, 

לפי שהיתה מלאה גלולים'.

תפילה והתבודדות
מחוץ  מסוים  מקום  מציין  אינו  אמנם  רש"י 
אולם  ומתפלל,  עומד  היה משה  לעיר ששם 
רבינו האברבנאל כאן כותב דבר חידוש וז"ל: 
מוכן  אחד  בית  למצרים  חוץ  למשה  'שהיה 
היום הבית ההא  ועד  והתבודדותו.  לתפילתו 
ב"ה,  קדוש  בית  והוא  במצרים,  ועומד  קיים 
הארצות  בכל  אשר  היהודים  שם  וחוגגים 

ההם'. 
הרי לנו עדות מקורית, שלפני שש מאות שנה, 
בימיו של האברבנאל, עדיין היה קיים במצרים 
בית התפילה בו היה משה מתפלל ומתבודד 

מחוץ לעיר.
יצוין, שכבר לפני כשמונה 
שנה,  וחמישים  מאות 
המפורסם  הנוסע  כותב 
על  מטודלה  בנימין  רבי 
ביקורו במצרים: 'ושם חוץ 
רבינו  משה  כנסת  לעיר 

ע"ה מימי קדם'.

בכפר 'דמוה'
של  יותר  מדויק  מיקום 
בית הכנסת זו, אנו מגלים 
גם בספר 'דברי יוסף', לרבי 
יוסף סמברי זצ"ל, מחכמי 
כארבע  לפני  מצרים 
מאות שנה, הכותב ומעיד 
ייחודי  הכנסת  בית  על 

הנמצא ב'כפר דמוה' )על גדתו המערבית של 
הנילוס(, וז"ל: 'והיה בה חוץ לעיר בית הכנסת 
אחד, ומכנין אותה בית הכנסת של משה רבינו 
עליו השלום,  וגם כן הישמעאלים מכנין אותו 
שם  יהיו  באדר  ז'  שביום  כניס"ת-מוס"א... 
הכנסת  בית  בזאת  ולהתפלל  לצום  מזומנים 
של עיר דמוה, הנקראת כניסת-מוסי, וביום ח' 
בו לעשות יום משתה ושמחה, והיו מתקבצין 
ישראל...  אלפי  ראשי  וטף  ונשים  אנשים  בו 
כשהיה אומר משה רבינו ע"ה לפרעה כצאתי 
את העיר אפרוש את כפי, היה מתפלל בזאת 

הכנסת'.

בית הכנסת נחרב
את  יוסף',  'דברי  בעל  מציין  דבריו,  בהמשך 
נחרב  זה  הכנסת  שבית  המצערת,  העובדה 
שהסולטן  בהערות,  שם  ומצוין  היסוד,  עד 
הממלוכי ציוה להרוס את בית הכנסת בערך 
של  בחייו  )דהיינו  שנה  מאות  כשש  לפני 
האברבנאל, וכנראה כשכתב ספרו עדיין היה 

בית הכנסת קיים(.

לא זכיתי
במצרים  שביקר  מברטנורא,  עובדיה  רבינו 
לפני כחמש מאות שנה, בשנת רמ"ח, מתאונן 
ללכת  זכה  שלא  כך  על  הידועה  באגרתו 
זכיתי ללכת ל'דומו', הוא  'לא  להתפלל שם: 
היה  ששם  שאומרים  למצרים  חוץ  מקום 

בתי  שני  שם  ויש  ע"ה,  רבינו  משה  מתפלל 
כנסיות אחד לרבנים ואחד לקראים', עכ"ל. 

מדבריו משמע, שככל הנראה טרם שמע בימיו 
שבית הכנסת הזה כבר נחרב, או יתכן שאחר 
שכוונתו  או  חדש,  כנסת  בית  ובנו  חזרו  כך 
כי  הכנסת,  בית  בעבר  היה  בו  למקום  ללכת 
גם לאחר חורבן בית הכנסת המשיכו היהודים 
דברי  לספר  בהערות  )כמובא  שם  להתקהל 
כ"ו,  סי'  מהרלב"ח,  בשו"ת  מובא  וכן  יוסף, 

שהיו יהודים הולכים לכפר דמוה(.

אבן מכוסה בפרוכת
ובאגרת  יוסף'  'דברי  בספר  המובא  לעומת 
נמצא  משה  של  הכנסת  שבית  הברטנורא, 
אחרת,  מסורת  מוצאים  אנו  'דמוה',  בכפר 
אותה מביא הג"ר רפאל אהרן בן שמעון זצ"ל 
- רבה של מצרים לפני כמאה שנה – בספרו 
'טוב מצרים', ולפיה המקום בו התפלל משה 
'דמוה',  בכפר  אינו  רבינו 
'קהיר',  העיר  בתוך  אלא 

ואלו הם דבריו:
יש  הישנה...  במצרים 
להעדה בית הכנסת גדולה 
והדרת  יומין  עתיקת 
עליה,  חופפת  יבָָה  השֵׂ�ֵ
ובפי ההמון קורין לה 'כניס 
עזרא'...  'בן  או  עזרא', 
בבית הכנסת זאת באמצעה 
גבוהה  אבן  מצבת  שם  יש 
כערך אמה  הבית,  מרצפת 
אמות,  כשלש  וארכה 
ונוהגים  בפרוכת,  מכוסה 

בה כבוד'. 
במקום  כי  בידם  שמקובל  תספר  ההגדה  'כי 
ומתפלל  עומד  ע"ה  רבינו  משה  היה  הזה 
בימי פרעה שיוסרו המכות מפרעה ומעמו... 
וההגדה תספר כי המקום הזה היה חוץ לעיר 
בימי פרעה, וברבות הימים נכנס המקום תוך 
העיר, ועליו נבנה בית הכנסת, ואמת הוא כי 
יש זכר לדבר מהכתוב המפורש הנזכר, אכן אין 

ראיה שהיה במקום הזה, ואם קבלה נקבל...'.
מהכפר  המיקום  שינוי  מלבד  כי  לב,  נשים 
שינוי  כאן  יש  'קהיר',  העיר  למרכז  'דמוה' 
נוסף, כי כאן לא מוזכר שהיה למשה רבינו בית 
כנסת, אלא שהיהודים הקימו בית כנסת על 
אותו מקום בו היה מצוי האבן ששם היה משה 

מתפלל.

עץ שצמח נבל
דבר פלא מציין בספר 'דברי יוסף' אודות בית 
רבינו[  ]משה  'וכשהיה  דמוה:  בכפר  הכנסת 
במקום  מטהו  את  תוקע  היה  שם,  מתפלל 
אחד ידוע, ובאותו מקום צמח שם אילן אחד 
של זיזלכ"ת ]-עץ ה'שיטה'[, ויוצא פרח ויצץ 
ציץ'. אולם יש לציין שאילן זה, כבר אינו קיים 
היהודים  'תולדות  בספר  שכותב  כפי  כיום, 
שלאחר   )542 עמוד  )ח"א  וסוריה'  במצרים 
שיהודי חטא תחת אותו אילן, הדלדלו ענפיו 

ונבלו העלים.

אוצר שבועי ופולמוס דעת תורה
אודות נושא בפרשה

ביום ז' באדר 
מתכנסים 

היהודים בבית 
הכנסת של 
משה רבינו 

לצום ולתפילה, 
ולמחרת עורכים 

שם משתה 
ושמחה

בית התפילה של משה רבינו
 היכן התפלל משה רבינו במצרים, מה עלה בגורל המקום

ומה העיד על כך רבינו האברבנאל?
וגם: איך כינו הישמעאלים את המקום?

פרק ז' – שבע שנות גלות 
כפרה על אביו

היה  שכאשר  כותב,  הקבלה',  'שלשלת  בספר 
רש"י בן ל"ג שנה, נדר ללכת בגלות שבע שנים. 
שתי סיבות פלאיות כותב בעל 'שלשלת הקבלה' 
לגלות זו, האחת - לכפר על מה שאביו הצטער 
אף  כי  זרה.  לעבודה  מרגלית  לים  זרק  כאשר 
עשה  לא  אבל  זה,  במעשה  השם  קידש  שאביו 
המצוה בשלימות, אלא היה לו צער על האבידה, 
לכפר  בגלות שבע שנים  בנו  רש"י  הלך  כך  ועל 
על פגם דק זה, בבחינת 'צדיקים הקב"ה מדקדק 

עמהם כחוט השערה'.

אין פירוש טוב יותר?
בעל  כותב  רש"י,  של  לגלות  השניה  הסיבה 
שלשלת הקבלה: משום שאז השלים רש"י את 
רש"י  רצה  ולא  הש"ס,  ועל  התורה  על  פירושו 
קדמו  כבר  שמא  מחשש  פירושו,  את  לפרסם 
אחר בפירוש בהיר יותר, ולכן נדד שבע שנים בכל 
הארצות, באיטליה, בספרד, ביוון, בארץ-ישראל, 
ובמצרים, ובפרס, ולאחר שלא מצא פירוש טוב 

יותר ממנו, חזר לצרפת והשלים את חיבורו.

רש"י ראה את הרמב"ם?!
'שלשלת  בספר  שם  כותב  נוסף,  משונה  דבר 
גלותו  שבמשך  הדור,  מזקני  ששמע  הקבלה', 
הרמב"ם  אצל  והתארח  למצרים,  רש"י  הגיע 
שכיבדו בכבוד גדול בראותו את תפארת חכמתו, 
ששווה  'בלסימו'  הנקרא  יקר  שמן  לרש"י  ונתן 
כזהב. עוד כותב שם, שהרמב"ם ראה את פירושיו 
של רש"י, ועל כך כתב הרמב"ם שהוא רצה לכתוב 

פירושים אחרים לולי שכבר 'קדמני הצרפתי'.

לא היו דברים מעולם
אך כבר העיר על כך הגאון רבי יעקב חיים סופר 
כד(,  סי'  )ח"ג  משה'  'זכרון  בספרו  שליט"א 
שסיפור זה לא היה ולא נברא מעולם, שהרי רש"י 
28 שנים!  ד' אלפים תתס"ה, שזה  נפטר בשנת 

לפני שנולד הרמב"ם בשנת ד' אלפים תתצ"ג...
ובכלל, מביא שם בספר 'זכרון משה', מה שכתב 
רבינו החיד"א זי"ע בכמה וכמה מקומות בספריו, 
הקבלה',  'שלשלת  ספר  על  כלל  לסמוך  שאין 
שיש בו הרבה דברים בלתי מוסמכים ומופרכים, 

שלא היו ולא נבראו מעולם. 

ה'כותרת' - 'דיבור המתחיל'
כדרכם של מפרשי התורה, גם רש"י דרכו לפתוח 
'דיבור המתחיל', בו  כל קטע ב'כותרת', הנקרא 
הוא  אותן  מהפסוק,  מילים  כמה  מעתיק  הוא 

רוצה לפרש.
בכותרת,  שהביא  במילים  מאד  דקדק  רש"י 
שרש"י  כיון  בהם,  ולדייק  ללמוד  יש  והרבה 
מעתיק רק מילים הקשורות לתוכן פירושו. גם 
כאשר רש"י מצטט חלק מהפסוק וכותב וגו', יש 
בכך כוונה שפירושו עולה גם על המשך הפסוק.

קצר,  ביאור  לשלב  רש"י  של  דרכו  לפעמים 
מלשון  הציטוט  בתוך  שתים,  או  מילה  של 
נעשים  רש"י  ולשון  הכתוב  שלשון  עד  הפסוק, 
טז(  )יב,  כגון בפרשת לך-לך  כמו משפט אחד. 

ולאברם היטיב פרעה בעבורה. 
ג(  )ו,  בפסוק  חידוש.  מוצאים  אנו  בפרשתנו 

אֵֵל בְּ�ְ יַַעֲֲקֹֹב  וְְאֶֶל  יִִצְְחָָק  אֶֶל  אַַבְְרָָהָָם  אֶֶל   וָָאֵֵרָָא 
י, שרש"י כותב: 'וארא – אל האבות'. ונלאו  -דָּ�ָ ַ שַׁ�
כל המפרשים להבין את כוונת רש"י, שלכאורה 
וכתבו  הכתוב,  על  ביאור  שום  רש"י  הוסיף  לא 
כותב  הזכרון'  ב'ספר  אולם  ביאורים.  כמה  בזה 
בפשטות, שרש"י התכוון בזה רק להביא בכותרת 
את לשון הכתוב בקיצור, כי כוונתו לבאר כאן את 

כללות הפסוקים ולא כל תיבה בפסוק.
'ומה ששינה הרב בכאן לשון  וז"ל ספר הזכרון: 
הכתוב, ואמר אל האבות, ואין דרכו לעשות כן, 
מפרש  שאינו  לפי  כצורתו,  המקרא  מביא  אלא 
הפרשה הזאת תיבה-תיבה כפי מנהגו, אבל הוא 
קושר כל הפרשה והולך... וכותב הפסוק כמפרש 
נמי, לא קיצר,  וכו'. אי  וקושרו עם הבא אחריו 
מחבר,  כשהיה  ממנו  השומע  המעתיק  אבל 

קיצר, וכתב אל האבות, עכ"ל.

כללי ודרכי רש"י הק' כללי רש"י
בפירושו על התורה

 קורות חייו קורות חייו • רבותיותולדות רש"י הק'
תלמידיו • חיבוריו

ברכת 'המוציא לחם' או 'מוציא לחם'?
וִִידַַעְְתֶֶּם כִִּי אֲֲנִִי ה' אֱֱלֹקֵֵיכֶֶם הַַמּוֹצִִיא אֶֶתְְכֶֶם מִִתַַּחַַת סִִבְְלוֹת מִִצְְרָָיִִם )שמות ו, ז(

הגמאר במסכת ברכות )לח, א( מביאה מחלוקת תנאים בברייתא, מהו הנוסח הנכון שיש לומר 
בברכה על אכילת פת, לדעת תנא-קמא יש לברך 'המוציא לחם מן הראץ', ולדעת רבי נחמיה: 

'מוציא לחם מן הראץ'. 
מוציא – לשון עבר

מודים  שהכל  מחלוקתם,  את  מבאר  רבא 
שהנוסח ההגון הוא לברך על הלחם בלשון 
'לשעבר', שהרי בשעה שהאדם בא לאכול 
את הלחם, כבר הוציא הקב"ה את הלחם מן 
הארץ, והכל מודים שהלשון "מוציא", בלי 
עבר  לשון  משמעותה  לפניה,  ה'  תוספת 
]מלבד המשמעות הפשוטה בלשון הווה[, 
שהרי כתוב בפרשת בלק )במדבר לב, כב( 
צְְרָָיִִם, וכשנאמרה פרשת  מִִמִּ�ִ מוֹֹצִִיאָָם  אֵֵ-ל 

בלעם כבר יצאו ממצרים.

הראיה מפרשת וארא
נחמיה  ורבי  תנא-קמא  שנחלקו  אלא 
סובר,  קמא  תנא  "המוציא".  הלשון  לגבי 
לחם',  'המוציא  בנוסח  גם  לברך  שאפשר 
עבר,  לשון  משמעותו  "המוציא"  גם  כי 
טו(  ח,  )דברים  בפסוק  מוצאים  שאנו  כפי 
, ופסוק זה  מִִיׁשׁ ר הַַחַַלָּ�ָ ּוּּצּ וֹֹּמּצִִיא לְְךָָ מַַיִִם מִִ הַַ

נאמר אחרי שיצא מים מהסלע.
'המוציא'  שהלשון  סובר,  נחמיה  רבי  אבל 

לכך  וההוכחה  'עתיד',  לשון  משמעותו 
שאמר  וארא,  פרשת  בפרשתנו,  מהפסוק 
בשעה  לישראל,  לומר  למשה  הקב"ה 
אֲֲנִִי  י  כִּ�ִ ם  וִִידַַעְְתֶּ�ֶ שעדיין לא יצאו ממצרים: 
סִִבְְלוֹֹת  חַַת  מִִתַּ�ַ אֶֶתְְכֶֶם  וֹֹּמּצִִיא  הַַ אֱֱלֹֹקֵֵיכֶֶם  ה' 
בלשון  הפת  על  לברך  אין  ולכן  מִִצְְרָָיִִם. 

'המוציא לחם' כי משמעותו לשון עתיד.

כשתצאו תדעו 
על  החולקים  שחכמים  הגמרא,  מוסיפה 
הוא  'המוציא'  שגם  וסוברים  נחמיה,  רבי 
לשון עבר, מפרשים את הפסוק בפרשתנו 
כאשר  ישראל:  לבני  אמר  שהקב"ה  כך: 
אוציא אתכם ממצרים, אעשה לכם דברים 
שאני  תדעו  שתצאו  שאחרי  כך  )ניסים(, 
כפי  ממצרים,  אתכם  הוצאתי  שכבר  ה' 
אֲֲנִִי  י  כִּ�ִ ם  וִִידַַעְְתֶּ�ֶ הפסוק  מתחילת  שמוכח 
שאחרי  כלומר,  וגו',  וֹֹּמּצִִיא  הַַ אֱֱלֹקֵֵֹיכֶֶם  ה' 
ה'  הוא  אני  כי  תדעו  ממצרים  יציאתם 
'המוציא'  כך שלשון  אתכם,  הוציא  שכבר 

המוזכר כאן הוא בלשון עבר.

 סוגיות בגמרא תורה שבעל פה
לאור פסוקי הפרשה



התפאר עלי
וַַיֹּ�אֹמֶֶר  ה(  ח,  )שמות  נאמר  השבוע  בפרשת 
לְְךָָ  יר  אַַעְְתִּ�ִ לְְמָָתַַי  עָָלַַי'  אֵֵר  ָ 'הִִתְְפָּ� לְְפַַרְְעֹהֹ  ה  ֶ מֹשֶֹׁ�
וגו'.  עִִים  הַַצְְפַַרְְדְּ�ְ לְְהַַכְְרִִית  ךָ�  לְְּוּעַַמְּ�ְ  וְְלַַעֲֲבָָדֶֶיךָ� 
נאמר  תורה  חומשי  בחמשה  הפרשיות  באחת 
על  ממצרים  ישראל  את  הוציא  שהקב"ה 
ידי  על  שהכוונה  מסביר  ורש"י  'מסות',  ידי 
נסיונות, דהיינו מה שנאמר בפסוק זה, שאמר 
משה לפרעה 'התפאר עלי', ונתן לפרעה רשות 
לנסות את הקב"ה לראות אם יסורו הצפרדעים 
ביום שיבקש. התדע היכן הם דברי רש"י אלו?

כמונח בקופסאחידוד בפרשה

 פרי עטם שלאהבת תורה
לומדי תורה שכבתב

פרשת ויחיפתרונות

פרפראות וחידודים על פרשת השבוע
תשובות למדורי 'תורתך שעשועי' ניתן לשלוח דרך קו 'קול התורה' או נדרים+

תורתך שעשועי

יוסיף דעת

הגנת היאור - במה?
'לפי שהגין  יט(:  )ז,  רש"י  כותב  השבוע  בפרשת 
היאור על משה כשנשלך לתוכו, לפיכך לא לקה 
ידי  על  ולקה  בצפרדעים,  ולא  בדם  לא  ידו,  על 
אהרן'. וצריך להבין, הרי היאור לא הגן על משה, 
מונח  היה  משה  שהרי  עליו,  הגינה  התיבה  אלא 
בתיבה המצופה בחמר ובזפת, כך שהתיבה והחמר 
אבל  היאור,  מי  מפני  עליו  שהגינו  הם  והזפת 
במה  למשה  עשה  הוא  הגנה  איזו  עצמו,  היאור 

שהתיבה היתה מונחת בסוף על שפת היאור?!

קָָטָָן הַַיּּוֹֹדֵֵעַַ
ה ָ רָָשָׁ� תֵֵוֹֹבת וּּפְְסוּּקֵֵי הַַ�פָָּ חִִדּּוּּדִִים �בְְּ

ה  הָָאֲֲרֻֻכָּ�ָ ה  לָּ�ָ הַַמִּ�ִ מוֹֹפִִיעָָה  תֵֵנּוּ  ָ פָָרָָשָׁ� בְּ�ְ א. 
אוֹֹתִִוֹֹּיּת,   10 ת  בַּ�ַ וֹֹּתּרָָה,  הַַ כָָל  בְּ�ְ יוֹֹתֵֵר  בְּ�ְ

מָָה הִִיא?
וֹֹּבּ מוֹֹפִִיעָָה 22   סּוּק  ָ פָּ� יֵֵׁשׁ  תֵֵנּוּ  ָ פָָרָָשָׁ� בְּ�ְ ב. 

סּוּק? ָ עָָמִִים )!( הָָאוֹֹת מ', הֵֵיכָָן הּוּא הַַפָּ� ְ פְּ�
ים  מִִלִּ�ִ חָָמֵֵׁשׁ  תֵֵנוּ�  ָ פָָרָָשָׁ� בְּ�ְ יֵֵׁשׁ  הֵֵיכָָן  ג. 
תְְחִִילוֹֹת  הַַמַּ�ַ אֶֶחָָד,  פָָסּוּק  בְּ�ְ רְְצּוּפוֹֹת 

אוֹֹת ב'? בָּ�ָ

ים יק וְְחַַ�כִִּ יַַ�נִִּ
ה ָ רָָשָׁ� ימוֹֹת מִִתּּוֹֹךְְ הַַ�פָָּ אֵֵלוֹֹת מַַחְְ�כִִּ ְ שְׁ�

לִִים  כֵּ�ֵ ים  עוֹֹשִׂ�ִ הָָיּוּ  מִִצְְרַַיִִם  בְּ�ְ ֶ שֶׁ� יוֹֹדְְעִִים  אָָנּוּ  מֵֵהֵֵיכָָן  א. 
מֵֵאֲֲבָָנִִים?

בָָר הָָיְְתָָה אֶֶרֶֶץ מִִצְְרַַיִִם מְְלֵֵאָָה? אֵֵיזֶֶה דָּ�ָ ב. בְּ�ְ
רְְעֹֹה? ַ וֹֹּגּרֵֵר פַּ� וֹֹּבּ הִִתְְ בָָר הָָיְְתָָה מְְלֵֵאָָה הָָעִִיר  בְְּוּאֵֵיזֶֶה דָּ�ָ ג. 

העמודפתרונות בסוף מופיעות במדור התשובות 

דומם צומח חי:
בפרשת  מוצאים  אנו  היכן 

השבוע, בחומש וברש"י?
א. רפואה לדבר דומם.

ב. דבר הצומח על אדם חי.
ג. פלאות שנעשו לדבר צומח.

דבר  המפוצץ  דומם  דבר  ד. 
דומם אחר.

ה. שני דברים דוממים שעשו 
שלום ביניהם.

יוסף דעת - סביבותיהם נלחמו בהם?
כֶֶם אַַחַַד עַַל אַַחֶֶיךָָ  ְ י לְְךָָ שְׁ� על הכתוב בפרשת ויחי )מח, כב( וַַאֲֲנִִי נָָתַַתִּ�ִ
'כשהרגו  רש"י:  כותב  י,  תִּ�ִ ְ בְְּוּקַַשְׁ�  י  חַַרְְבִּ�ִ בְּ�ְ הָָאֱֱמֹֹרִִי  ד  מִִיַּ�ַ י  לָָקַַחְְתִּ�ִ ר  ֶ אֲֲשֶׁ�
להם  להזדווג  סביבותיהם  כל  נתכנסו  שכם,  אנשי  את  ולוי  שמעון 
וחגר יעקב כלי מלחמה כנגדן', ע"כ. ותמוה, שלכאורה דרש זה הוא 
ר  ֶ ת אֱֱלֹקִִֹים עַַל הֶֶעָָרִִים אֲֲשֶׁ� עּוּ וַַיְְהִִי חִִתַּ�ַ סָּ�ָ נגד מקרא מפורש )לה, ה( וַַיִּ�ִ
נֵֵי יַַעֲֲקֹֹב, ואיך כתב כאן רש"י שהתכנסו  סְְבִִיבוֹֹתֵֵיהֶֶם וְְלֹאֹ רָָדְְפּוּ אַַחֲֲרֵֵי בְּ�ְ

כל סביבותיהם להילחם בהם?!
להלן תקציר של חלק נבחר מתוך אלפי התשובות שנשלחו למערכת 

על ידי לומדי תורה שבכתב:
א. מבואר בספר הישר, ש'ויהי חתת אלקים' היינו תיכף ומיד באותו 
זמן, אך לאחר שבע שנים התחילו להילחם עם יעקב אודות הריגת 

אנשי שכם.
ב. הרמב"ן בפרשת וישלח כתב שהכוונה שלא קמו 'כל' עמי הארצות 
שסביבם למלחמה, כי אז לא היו יכולים להם מרוב אדם, אבל כנגד 

'סביבותיהם' בלבד היו יכולים.
מחשבות  חשבו  שרק  הכוונה  להזדווג,  התכנסו  רש"י  כתב  כאן  ג. 
רדפו',  'ולא  נאמר  כך  ועל  בפועל,  נלחמו  לא  אבל  להילחם,  ועצות 

שבפועל לא רדפו.
ד. וביתר שאת: בתחילה הזדווגו על מנת להילחם, ולא נלחמו בפועל, 
אולם כשראו העמים שיעקב חגר כלי מלחמתו, ואז נפל עליהם פחד 

ולא נלחמו עם בני יעקב ולא רדפו אחריהם )ברטנורא ועוד(.
כשהיה יעקב עדיין בשכם אז הזדווגו להילחם עמו, ומה שכתוב  ה. 

'ולא רדפו' הכוונה אחרי שיעקב עזב את שכם.
ו. בדרך אגדה יש לומר שמה שכתב רש"י 'להזדווג' אין הכונה ללחום 
אלא אדרבה רצו להתקרב לעם ישראל, בראותם את גדולתם, ויעקב 

לא רצה שילמדו מעשיהם הרעים של האומות לכך נלחם בהם.
ז. לפי מה שפירש התרגום והובא ברש"י  שחרבי וקשתי היינו חכמתו 
ותפילתו, מובן היטב שזו כוונת רש"י שבאמת לא יצא יעקב למלחמה 

בפועל אלא חגר כלי מלחמה כנגדן – היינו שישב בביתו והתפלל, 
ובכך לא רדפו, ולא היתה מלחמה ממש.

חידוד בפרשה – עשיו הרשע:
מצא בפירוש רש"י בפרשתנו תשובות לשאלות:

א. מה לקח יעקב מאת עשיו הרשע בחכמה?
ב. ומה קנה יעקב מאת עשיו בכסף וזהב?

ג. ומה גנבו שמעון ולוי מאת עשיו הרשע?
ד. ועל מה בא עשיו הרשע לערער? 

ה. ומי אמר שעשיו הוא 'רשע ועינו רמה'?
תשובות:

'בחרבי ובקשתי - היא  א. את העיר שכם, רש"י בראשית מח, כב: 
חכמתו ותפלתו'.

ב. את חלקו במערת המכפלה, רש"י בראשית נ, ה: 'שנטל יעקב כל 
כסף וזהב וכו' ואמר לעשו טול זה בשביל חלקך במערה'.

ג. רש"י בראשית מט, ה: 'אומנות זו של רציחה, חמס הוא בידיהם, 
מברכת עשו היא, זו אומנות שלו היא, ואתם חמסתם אותה הימנו'.

ד. על קבורת יעקב במערה, רש"י בראשית מט, כא: 'כשערער עשו 
על המערה'.

ה. רש"י בראשית מט, כב: 'אמר יוסף רשע הזה עינו רמה, שמא יתן 
עינו באמי'.

כמונח בקופסא – חיבב את הארץ:
וגו'  לֵֵאמֹֹר  רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ נֵֵי  בְּ�ְ אֶֶת  יוֹֹסֵֵף  ע  בַּ�ַ ְ שְׁ� וַַיַּ�ַ כה(  )נ,  נאמר  ויחי  בפרשת 
תורה,  חומשי  באחת הפרשיות בחמשה  ה.  מִִזֶּ�ֶ עַַצְְמֹֹתַַי  אֶֶת  וְְהַַעֲֲלִִתֶֶם 
כותב רש"י, שיוסף חיבב את הארץ כשביקש 'והעליתם את עצמותי', 

וגם בנות מצאצאיו חיבבו את הארץ. היכן הם דברי רש"י אלו?
תשובה:

בפרשת פנחס, רש"י במדבר כז, א: 'לומר לך יוסף חבב את הארץ, 
שנאמר והעליתם את עצמותי וגו', ובנותיו חבבו את הארץ, שנאמר 

)במדבר כז, ד( תנה לנו אחוזה'.

כל הארץ מלאה 'תורה שבכתב'... 
זוכה  אני  תפקידי  ובמסגרת  חינוכי,  כיועץ  משמש  אני  רב!  שלום 
להעניק שירות להרבה מאד תלמודי תורה ברחבי הארץ, ונוסע מדי 
רוצה  אני  וכו'.  ומנהלים  מלמדים  הרבה  ופוגש  הארץ  ברחבי  שבוע 
יש שכר  כי  תדעו  למען  היום,  לי  קטן שהיה  בסיפור  לשתף אתכם 

גדול לפעולתכם.
הייתי היום בתלמוד תורה חשוב ומפורסם בירושלים, וערכנו ישיבת 
צוות עם כל המלמדים. שוחחנו על התוכניות לחודש הקרוב, על נושאי 
הלמידה וכו', ובין הדברים נתתי להם מספר דוגמאות לנושאי למידה, 

מתוך פרשת השבוע, שמתאימים כנושאי שיח וכו' עם התלמידים.
למשמע הדברים, אומר לי אחד המלמדים כמשיח לפי תומו 'גם אתה 
עם תורה שבכתב עכשיו?' - לא הבנתי על מה הוא מדבר ולמה ירמזון 
ניגש אלי  דבריו, והמשכתי להרצות את דבריי. אחרי האסיפה הוא 
והסביר את עצמו: "ראיתי שאתה מדבר על הפרשה ומציע נושאים 
מהפרשה עם סיפורים וכו', והבנתי שגם אתה כבר נשאבת אל רבבות 
לומדי ונבחני 'תורה שבכתב'... עד לפני כמה חודשים – המשיך אותו 
מלמד והעיד – כאשר הייתי נכנס לחדר מלמדים הייתי יכול לדבר עם 
והנה בחודשים האחרונים  ועל הא,  עמיתיי לעבודת הקודש על דא 
'תורה  זה עושה מבחן של  זה לומד חומש רש"י,  אין עם מי לדבר, 
ואחרים  שלכם,  בעלון  הפולמוס  על  מתווכחים  אחרים  שבכתב', 
הארץ  וכל  העלון,  מתוך  ומסרים  סיפורים  לעצמם  לציין  עסוקים 
'תורה שבכתב'... אני לא מתבייש לומר לך – סיים המלמד  מלאה 
אני התחלתי לעשות את המבחנים שלהם, אפילו  - שגם  לי  ואמר 
שאני כבר בן שישים... כי אחרת, אין לי עם מי ועל מה לדבר בחדר 

מלמדים"... עד כאן דברי המלמד, וכל מילה נוספת מיותרת. 
המשיכו בכל הכח! שכרכם הרבה מאד!

בנימין נ. מירושלים עיה"ק

זוכים בהגרלות אברכים ותלמידי ישיבות גדולות
- בני ברק,  שאול רוטמן  - מודיעין עילית, | הרב  יוסף ברוך קנל  | הרב   :₪ 100 נבחנים קבועים - 
כתר תורה | הרב יעקב וייס - אשדוד |  סיכום יומי - 200 ₪: | הרב יהושע שוירץ - תל אביב - יפו | 
הרב אבישי קורלנסקי - בני ברק, פוניבז'  | הבה"ח אלטר משה הופמן - בני ברק | הרב אליעזר פוזן 
- מודיעין עילית, שמחת התורה | הרב משה צבי ויינברג - בית שמש, סלונים | הרב יוסף וינשטוק 
- ירושלים, פרעשבורג | הרב חנוך פישמן - ירושלים  | הבה"ח צבי בלנסון - ירושלים, נתיב הדעת | 
הרב אפרים אורלנסקי - מודיעין עילית, מיר | הרב פנחס יהודה ליברמן - ירושלים, קאמרנא | הרב 
צבי אלימלך יאקאב - צפת, צאנז | הרב יעקב שמשון שטרן - ירושלים, תפארת שמשון | הרב יוסף 
קניג - בית שמש | הרב יהודה לנאל - בני ברק, כנסת התורה | הרב יחיאל מיכל וורטהיימר - ביתר 
עילית, באיאן | הרב מנחם מנדל לוסטיג - ביתר עילית, מדרש שמואל | הרב מנשה אקרמן - מודיעין 
עילית, מיר | הרב אופיר ספיר - מודיעין עילית, משנת אברהם | הרב טוביה זלושינסקי - מודיעין 
עילית, מעלה אדומים | הרב יהודה שניידר - ירושלים | הרב יעקב בקר - בני ברק | הרב מנחם מענדל 
בייטש - ביתר עילית, צמח צדק | הרב מנחם בלוי - בית שמש, תפארת ישראל | הרב פינחס שטינמץ 
- בני ברק | הרב מוטי פישר - מודיעין עילית, בית ישראל | הרב דוד ולנשטין - ביתר עילית | הרב 
יהונתן פלס - עמנואל, סלונים | הרב יחזקאל סנדומירסקי - מודיעין עילית, עטרת שלמה  |  כמונח 
- רחובות, מחשבה  גיל בהג'לי  - ירושלים, מונקאטש | הרב  אריה רובין  | הרב   :₪ 150 בקופסא - 
למעשה  | חידוד בפרשה - 100 ₪: | הרב ישראל אויערבאך - ביתר עילית, נחלת בני שמעון | הרב 
חיים מאיר חכם - בני ברק, קול תורה  |  יוסיף דעת - 200 ₪: | הרב יהונתן חדד - ירושלים, עטרת 
שלמה  | הבה"ח שמואל ארצי - בני ברק, פוניבז'  |  מבחן גמרא - ש"ס ובלכתך בדרך:  | הרב מיכאל 
יעקב גרבר - בני ברק  | מבחן הפטרה - סט נ"ך: | הרב יהודה פרידמן - ירושלים  | מבחן שבועי - 500 
אהרן יוסף  - אלעד, מגדל עוז | הרב  אברהם במברגר  - ירושלים | הרב  נחמן ורטהיימר  | הרב   :₪
רוזדאל - ירושלים, מיר  | הגרלה חודשית חודש כסליו | הרב שמואל מלר - ביתר עילית, עמלה של 

תורה | הרב אלקנה אוירבך - ביתר עילית, כולל חצות | הרב דוד רובין - צפת, ברסלב

זוכים בהגרלות תלמידי ישיבות קטנות וילדים
מבחן שבועי - 100 ₪:  | יניק וחכים  משה קרשינסקי - מודיעין עילית, עטרת שלמה  | יניק וחכים  
נתן שוב - ירושלים, חכמת שלמה  | חידוד בפרשה - 50 ₪: | יניק וחכים  שלמה ארנטרוי - ירושלים, 
| כמונח בקופסא - 50 ₪:  | יניק וחכים  מרדכי שנלזון - בני ברק, נועם התורה  | מבחן יומי - 50 ₪: | 
יניק וחכים  חיים שר - קרית צאנז נתניה, דרכי אבות צאנז  | הבה"ח שלום נח פרלמן - ירושלים, בית 
אברהם סלונים  | הבה"ח משה יוסף פריימן - בית שמש, מעלות התורה  | הבה"ח מנחם רוזנבורג - 
ירושלים,  | הבה"ח יצחק אברהם וייס - ירושלים, מאור עיניים  | יניק וחכים  ישעיה אשר זליג חנון - 
ירושלים, תורה ויראה  | יניק וחכים  יהודה קושטט - ירושלים, תולדות שמואל  | יניק וחכים  מאיר 
שרגא שלזינגר - מודיעין עילית, פרי התורה  | יניק וחכים  גבריאל חזן - אופקים, חניכי הישיבות  | 
יניק וחכים  ינון חדד - ביתר עילית, משנת יהודה  | הבה"ח חיים שפירא - ירושלים, אור התלמוד  | 
הבה"ח פסח לנגסאם - ירושלים,  | הבה"ח זלמן לייב שכטר - ביתר עילית, שפע חיים צאנז  | הבה"ח 
- ירושלים, קדושת  אריה מרדכי רבינוביץ  יניק וחכים    | - ביתר עילית, נזר התלמוד   יעקב נחום 
- בית שמש, ברכת  דוד בכרך  | הבה"ח  - בני ברק, נתיבות התורה   יהודה גרוס  | הבה"ח  התורה  
שמואל  | הבה"ח אהרן גרויס - אשדוד, בעלזא קוממיות  | הבה"ח אברהם צבי מרגליות - בני ברק,  
| יניק וחכים  אלחנן לביא - אופקים,  | הבה"ח עקיבא פרקש - אלעד, מתיבתא דרבי יוחנן  | הגרלה 
חודשית - 100 ₪: | יניק וחכים  ישראל רבינוביץ - בני ברק, תפארת בנים  | יניק וחכים  יצחק מאיר 
בליזינסקי - תל אביב יפו, שמחת אליעזר  | נבחנים קבועים - 50 ₪: | הבה"ח יהודה שוורץ - אלעד, 

משאת המלך  | יניק וחכים  ישראל קורנבליט - ביתר עילית, עץ חיים

שמות הזוכים בהגרלות בזכות התורה
בפרשת ויגש

תשובות למדורי 'קטן היודע' ו'יניק וחכים':
 יניק וחכים: א. רש"י שמות ז, יט: 'ובעצים ובאבנים - מים שבכלי עץ ובכלי אבן'.  |  ב. רש"י שמות ז, כב: למצרים שכולה כשפים.  |  ג. רש"י שמות ט, כט: 
�ֶה אֱמֹר אֶל אַהֲרֹן קַח  �ְאֲרוֹתֶיךָ.  |  ב. שמות ז, יט: וַיֹּ�ֹאמֶר ה' אֶל מֹשֶׁ אבל בתוך העיר לא התפלל, לפי שהיתה מלאה גלולים.  |  קטן היודע: א. שמות ז, כח: בְּוּמִשְׁ
ְכָל אֶרֶץ מִצְרַיִם בָּוּעֵצִים בָּוּאֲבָנִים.  |  ג. שמות  � ּוּ דָם וְהָיָה דָם בְּ �ָל מִקְוֵה מֵימֵיהֶם וְיִהְי נְּוּטֵה יָדְךָ עַל מֵימֵי מִצְרַיִם עַל נַהֲרֹתָם עַל יְאֹרֵיהֶם וְעַל אַגְמֵיהֶם וְעַל כָּ �ְךָ  מַטְּ

�ָקָר. ַבָּ � ִים בַּ � ְמַלִּ � ַגְּ � �ַחֲמֹרִים בַּ סִּוּּסּים בַּ ַ � �ָדֶה בַּ � ַשָּׂ � ט, ג: בַּ

4433-0613-0131 | מאנגליה:   1518-9881-351 מארה"ב: 
| קו 'קול התורה' | מבחר שיעורים במגוון שפות  | אגף 'שיעורי תורה'  מכון הוצאה לאור 
וסגנונות | סיכומים ומבחנים | שעשועי תורה | הגרלות ופרסים | גיליון שבועי | ניוזלטר יומי

ts025002018@gmail.com :לפניות, תגובות והערות

 לרישום והצטרפות ל'תורה שבכתב':

02-500-2018 

ומתן שכרה בצידה - הגרלות על פרסים יקרי ערך עם 
עשרות זוכים!

 ומתן שכרה בצידה
 הגרלות על פרסים

יקרי ערך עם עשרות זוכים!

שבוע אחרון לעריכת 
 מבחני ושעשועי התורה 

לשינון, סיכום וידיעת 
 כל ספר בראשית
זה הזמן להפוך את 

 הלימוד המאיר והנשגב,

לקנין של אור נצחי 
החקוק בקרבך!

כך תשמור 
 על האור!



עם פירוש רש"י דבר יום ביומו - הגיעו אל שולחן המערכת המוני מכתבים מרגשים ותגובות נלהבות עם התחלת ספר שמו"ת - עת מתחזקים שוב רבבות אלפי ישראל בהתחדשות בלימוד התורה שבכתב 
מהמכתבים ככתבם וכלשונם, כדי לסייע בדיבוק חברים בהתחדשות בדברי תורה הצריכים חיזוק:מאת רבים וטובים מהלומדים והנבחנים המתארים את המהפך שחל בחייהם, בחרנו להציג בפנים אחדים 

הֵֵמָָּה מְְעִִידִִים
נטפי דיו מקולמוסם הבוער ומחביוני 

 ליבם של לומדי 'תורה שבכתב'
בזכות לימוד חומש ורש"י דבר יום ביומוהמעידים על המהפך שהתחולל בחייהם 

מאה פעמים תודה
לכבוד גיליון המאה

אמנם אתם החלטתם להימנע
ולא לעשות מכך עסק ומהומה

אבל אני לא יכול לעצור בעד קולמוסי
לשגר לכם ברכות והודאות אשר על לבבי

ובטוח אני שעוד רבבות יהודים כמוני

כי אולי עבורכם הגיליון איננו מטרה
אבל אני יכול לומר לכם שהיא טובה מכל סחורה

מעל שולחני אינם משים דברי התורה

בזכות הגיליון המיוחד המושקע והמרהיב
אשר כל שבוע מחדש את לבבנו מלהיב
ואת דעתנו אל התורה שבכתב מקריב

החל מפנינים על הפרשה לשולחן השבת
סיפורי הוד, פולמוס ואמרה שנונה ומוצלחת

וכלה בהגיגים, חידודי תורה ויוסיף דעת

זו ההזדמנות לומר לכם הרבה יותר מ100 פעמים תודה
על היותכם נר אחד המאיר להרבה יותר ממאה

ויהי רצון שתמשיכו להפיץ עוד ועוד אורה

בברכה מרובה
צ.א. ויכלדר

יסוד האידישקייט!

שליט''א  מערלוי  האדמו"ר  מרן  כ"ק  מו"ר  שגם  בזה,  לציין  הנני 

רש''י.  חומש  לימוד  על חשיבות  בשיחותיו  הרבה פעמים  מעורר 

לפני כמה שנים נכנסתי אליו, והוא אמר לי בזה הלשון: "אם אתה 

תקפיד  העניינים  ובכל  וברוחניות  בפרנסה  והצלחה  בברכה  רוצה 

ללמוד כל יום חומש עם רש''י" אמרתי לו שאני מקפיד ללמוד עם 

אור החיים הוא ענה לי: ''בוודאי ובוודאי לימוד אור החיים הק' הוא 

דבר גדול עד מאד! ותמשיך ללמוד גם את זה, אבל חומש עם רש''י 

                                  שמעון ר.
זה יסוד האידישקייט".                         

שנה אני לומד בישיבת.... בירושלים וגר בתל אביבתורה שבכתב שלום רב, לפני  כבר  שבכתב"  ל"תורה  איזה הצטרפתי  גדולה.  ברכה  רואה  אני  ה'  וברוך  כבקיא שמחה זה שאני שומע את הרב דורש בפרשת בערך  העניין  בכל  ראש  אוחז  ואני  השבוע 
הביתה ורגיל. מהישיבה  מגיע  כשאני  תענוג  שלי כמה  אבא  עם  לדבר  ויכול  חופשה  רבא, המוגמר לדעת את כל התורה, אמן.לא היה רלוונטי - ובעזר ה' עוד נזכה לברך על בשולחן שבת על הפרשה - דבר שעד לפני שנה לשבתות  הושענא  ביום  כי  אתכם,  לשתף  תורה, אחרי הלימוד היומי של החומש והרש"י, הייתי רציתי  שמחת  לקראת  לישיבה  מהבית  כל בדרכי  אחרי  ומותש  עייף  והייתי  ברכבת  ניסיתי לנמנם מעט ולפתע נסעתי  ואני שומע בערך בשעה 1 בצהרים אני מקבל שיחה נכנסת הלילה והחג כולו,  חשתי משך השנה ובהצלחה להמשך.צלילי שיר וזמר, ומברכים אותי על הלימוד של מ"תורה שבכתב", כמובן שעניתי,  מאד,  עד  התרגשתי  רגעים  התורה. באותם  מלומדי  חלק  להיות  עצומה  בתל גאווה  עמוסה  בתחנה  הרכבת  עצרה  אז  בית ''לא שמנו הקב"ה כמשפחות האדמה, ולא שם אביב, ואני מרגיש על בשרי ובכל נשמתי איך בדיוק  יושבי  בין  ''שם חלקי  בברכות התורה לרובבערב שמחת התורה! הייתה יכולה להיות עבורי חוויה מכוננת יותר המדרש'' ולומדי התורה שבכתב ושבע"פ. לא חלקי עמהם'' אלא 

ד. ברזילאי

בכי סוער מחוץ לאולם...
זכיתי להשתייך למשפחה חשובה, כל משפחתי המורחבת יושבים בכולל יום שלם, וכל עולמם זה רק 'תורה', אבל אני לצערי לא זכיתי גם אני 'בן תורה'!!

לכך, ואני נאלץ לעבוד מבוקר עד ליל לפרנסתי, ולא זוכה להיות כמו כל האחים והגיסים והבני דודים, כך שיש לי הרבה מאד רגעים 
של אי נעימות, כמו חתונות ומפגשים שיושבים סביב שולחן כולם ביחד, והנושא שם תמיד יהיה 'סוגיא בקדשים' או איזה 'רבי שמעון 
אבל, בזכות המפעל הקדוש 'תורה שבכתב', יש דבר אחד שכבר שנתיים אני מקפיד מכל משמר, וזה לימוד חומש ורש''י חק בל יעבור מוצא את עצמי יוצא החוצה לנשום אויר ובודד מאד בכל האירועים האלו. שקאפ', וכאמור אני לא זוכה להיות מחובר לזה, ואני רואה תמיד את המבטים בעיניים של כולם שמנסים לא להביך אותי, ומהר מאד אני 
אבל לא על זה רציתי לספר לכם, אלא על הפלא הגדול שהיה לי אתמול. התקיימה במשפחתנו חתונה של בן דוד, וכמו תמיד נסעתי החומש היומי, עם כל המפרשים ואני מרגיש שעולם חדש ומופלא נגלה לעיני. כל יום, זה התחיל בהרגשה של עול וחובה, ולאט לאט אני כבר ממש נהנה, ומוצא את עצמי מעמיק ולומד לפעמים אפילו שעה ביום את 
עם תחושות לא נעימות, וככה כל הדרך אני חושב על מה שצפוי לי, אבל לא דמיינתי על מה דיברו בשלחן!!!! הנושא היה: 'אני יוסף 
אחיכם אשר מכרתם אותי מצרימה' פשוט מאד הייתי בהלם לגלות את כל בני התורה שלפני כמה שנים היה חלום לראות אותם מדברים 
על חומש, וכעת כולם עסוקים עם זה, היה דיונים ופלפולים לפי השיטות מי מכר את יוסף, האחים או הישמעאלים, ולפי זה מה יוסף 
אומר להם ולמה אמר להם זאת וכו', כך במשך כל זמן הסעודה ולראשונה הייתי שותף מלא לשיחות, ואף בחלקם הובלתי אותם עקב 
בקיאותי הרבה ב''ה. אין ספק שמי שעומד מאחורי המהפך הזה, הוא מפעל 'תורה שבכתב' שחולל מהפך בכל היכלות התורה ובקרב כל 

ש. מ.לא הייתי יכול לכלוא את ההתרגשות, יצאתי מחוץ לאולם  לפינה נסתרת ופשוט פרצתי בבכי סוער ובלתי נשלט, בכי של התרגשות...בני התורה שהתחברו שוב לתורה שבכתב.

מכתב הוקרה והערכה למפעל
 

 ""תורה שבכתב
לכבוד מנהלי ועובדי המפעל היקר והנעלה

, 
עמודי התווך להפצת התורה  

 ,הקדושה

שלום וברכה ושפע הצלחה בכל מעשי ידיכם
אנו, בני   .

 ,ישיבת קרלין בירושלים
מתכבדים להגיש לפניכם דברים היוצאים מן  

הלב, כביטוי קטן להערכה הגדולה שאנו רוחשים לפועלכם הכביר 
בכל שבוע, לקראת שבת המלכה :

, 
נכנס אל היכלנו אור של ברכה 

עלון עשיר,   .  ,בטוב טעם ודעת
זריעה של אמת, שבכל לב נוגעת

 ,בחידוש ובביאור – על פרשת השבוע  .
מאיר את העיניים באור בהיר וטהור

מקדישים אתם עמל, מחשבה וכוונה .
, 

להגיש מנחה טהורה, ערוכה 
מפעלכם הכביר, המעודד ומחזק .נהתוקומ

, 
את לומדי התורה בחיבה הוא מחבק

בלימוד   . החומש ופירוש רש"י המזוקק
, 

הקשר למקורות בזכותכם רק מתהדק
. 

מידי שבוע בשבוע, העלון אלינו מגיע
, 

את ספסלי הישיבה בתוכן רוחני משביע
תודתנו הכנה על המסירות וההתמדה .

 .בשמחה ובהודיה – על הגדלת התורה  ,

 
מעבר לזה, ברצוננו להדגיש כי פעילותכם מהווה עבורנו מקור השראה. הידיעה  

שישנו גוף שמשקיע משאבים כה רבים כדי להנגיש את עומק הפרשה ואת דברי  

רש"י הקדוש בצורה כה נעימה ומושכת, מחזקת את ידינו בלימודנו היומיומי

. 
אנו מודים לכם על המשלוח הקבוע לישיבתנו

העלונים   .ישיבת קרלין בירושלים ,
הללו הופכים לחלק בלתי נפרד מההכנה שלנו לשבת קודש
 ,"בברכת "יישר כוחכם .

יהי רצון שתזכו להמשיך להרבות פעלים לתורה ולתעודה,  

מתוך נחת, הרחבה וסיעתא דשמיא בכל העניינים
. 

 

בהוקרה עמוקה ובשם כל התלמדים
, 

 בני ישיבת קרלין, ירושלים 

מהפך בישיבה!
אני מנהל-רוחני בישיבה לצעירים, ואיני יכול 
בהתפעלות  אתכם  ולשתף  להתפעל  שלא 
ואין  לתאר  אין  פשוט  שעשיתם,  מהמהפך 

לשער. אין מילה אחרת, פשוט מהפך!
רבות  שנים  להשקיע  זוכה  כבר  אישית  אני 
את  צריך  שחלילה  לא  זה.  קדוש  את ההרגשה הזאת לתוך כתלי הישיבה, מעולם ותמיד משקיע בזה, אבל מה שניסיתי להביא הסכמתי, אבל אני רואה בכך דבר רוחני גדול, בלימוד 

סדרי  את  יש  כידוע  כי  הצלחתי.  לא  הלימודים לצערי  את  לומדים  ואז  הרגילים  זה כבר נהיה 'רשות', ואם הופכים את זה לחוב המקובלים בעולם הישיבות, ובשעות אחרות הישיבה 
אז התלמידים לא מתחברים וחוזר חלילה.

אבל בשנה האחרונה זה לא יאומן כי יסופר, אין 
ולאחריה, הפסקה שאני נכנס להיכל ואני לא רואה כמה  התפילה  לפני  חומש,  עם  סדר ג', כל רגע פנוי שיש לבחורים הם יושבים לפני ואחרי הארוחות, במנוחת הצהרים, אחרי בחורים 

עם החומש ולומדים ומתעמקים. שלא לדבר 
כאשר  חודשים  כמה  לפני  שהחל  השינוי  על 
שלכם  המופלא  הגליון  לשלוח  רגע בפנוי בין הסדרים וכו' הבחורים מתענגים.ישירות אל הישיבה, וזה מונח בכל מקום, בכל החילותם 

כמו שאמרתי במילה אחת: מהפך!!! 
הזה  הסוד  את  לגלות  יכול  והייתי  לגרום הלוואי  איך  החינוך  לעולם  אותו  חינוך והרגל והלוואי וכל מה שאנחנו מחנכים הישיבה אומרת או מחנכת לכך. הרי זהו נקרא לתלמידים לעשות משהו כי הם 'רוצים' ולא כי ולהעתיק 

בישיבות היום יהיה באופן כזה שנשכיל לגרום 
לצעירי הצאן לרצות! להבין! להתחבר!

להרבות  ידיכם  תחזקנה  שזכיתם!  אשריכם 
פעלים וחילים לתורה!

ברכה מרובה: א. א. מ.

שמו"ת
ללימוד שניים מקרא 
 

כנפסק להלכהעם פירוש רש"י ואחד תרגום

חד
ו י מ ק  ו ז י ח ט  ק י י ו ר פ



אונקלוס הוא עקילס?
טרם ניגש אל להבין מה מקורו של תרגום אונקלוס, נבקש 

לעמוד תחילה על דמותו של אונקלוס עצמו.
לזהותו של אונקלוס הגר קיימת חוסר בהירות, האם מדובר 

ב'עקילס הגר', או שמא מדובר בשני אנשים שונים.
בתלמוד  המובאים  סיפורים  שאותם  רואים  אנו  אחד,  מצד 
במקורות  מופיעים  הגר,  אונקלוס  על  ובתוספתא  בבלי 
)ע"ז  בגמרא  המובא  למשל  כמו  הגר,  עקילס  על  אחרים 
גמליאל,  רבן  במיתת  מנה  שבעים  שרף  שאונקלוס  א(  יא, 
מובא במסכת שמחות )ח, ו( על עקילס הגר. ועוד דוגמאות 
לו  שקראו  שיש  אחד,  באיש  שמדובר  בבירור  המוכיחות 

עקילס ויש שכינו אותו אונקלוס.
כך אכן נקט בקרבן העדה על הירושלמי )שבת ו, ד( שאונקלוס 
היינו עקילס, וכך הסכים הג"ר נתן אדלר זצ"ל רבה של לונדון 
בהקדמתו לחומש 'נתינה לגר', וכן נקטו עוד הרבה אחרונים 

בפשטות.

שני אנשים
מנגד, כמה מגדולי המפרשים נקטו שאונקלוס אינו עקילס 

הגר, ומדובר בשני אנשים שונים. כך כתב ביפה 
ומהר"ם  ג(,  צג,  )ב"ר  רבה  המדרש  על  תואר 
קע(,  סי'  )ח"ב  קטנות  הלכות  בשו"ת  חאגיז 
ומהרז"ו במדרש איכה )א, א ד"ה אפקלטורין( 

ומהר"ץ חיות בספרו אגרת ביקורת, ועוד.
ההוכחות  על  השאר  בין  מבוססת  זו  קביעה 
הבאות: א. בזוהר הק' )ח"ג עג.( מובא שהלל 
והלל  והרי  ל'אונקלוס',  תורה  לימדו  ושמאי 
ואילו  החורבן,  לפני  שנה  מאה  היו  ושמאי 
ב.  החורבן.  לאחר  שנים  עשרות  היה  עקילס 
ובירושלמי  בארמית,  הוא  אונקלוס  תרגום 
מתוך  מילים  כמה  מוזכרים  מקומות  בכמה 
ג.  ביוונית.  הם  אלו  ומילים  עקילס,  תרגום 
תרגום אונקלוס הוא רק על התורה, ובירושלמי 
מובאים ציטוטים מתרגום עקילס גם על הנ"ך.

'נתינה  לספרו  בהקדמה  אדלר  נתן  רבי  אולם 
לגר', מיישב חלק מהקושיות, וכותב שאונקלוס חיבר שתי 
לתורה,  רק  חיבר תרגום ארמית  לתרגום, תחילה  מהדורות 

ואחר כך עוד תרגום ביוונית גם על נ"ך.

מפי רבותיו
המקדש  בית  תקופת  בסוף  חי  הגר  אונקלוס  כך,  או  כך 
השני, או בתקופה שלאחר החורבן. באותה תקופה 
החלו בני ישראל ללמוד מפיו את התרגום שהוא 

כתב על התורה – תרגום אונקלוס.
אומרת על כך הגמרא במסכת מגילה )ג, א(: 
'תרגום של תורה - אונקלוס הגר אמרו מפי 
רבי אליעזר ורבי יהושע'. כלומר, אין מדובר 
ביצירה פרטית של אונקלוס, אלא בתרגום 
שאונקלוס  ]אלא  רבותיו  מפי  קיבל  שהוא 
רשם וסידר זאת כפי שקיבל מהם, וממנו למדו 

כל ישראל את התרגום[.
בימי  כבר  מהגולה  כשחזרו  הרי  הגמרא:  שואלת 
)נחמיה  עזרא הסופר, עם הקמת בית המקדש השני, נאמר 
ח, ח( ויקראו בספר תורת האלקים מפורש ושום שכל ויבינו 
במקרא, ודרשו חכמים 'מפורש - זה תרגום' וכו', הרי שכבר 
יותר,  מאוחר  בדור  חי  ואונקלוס  התרגום,  היה  עזרא  בימי 
לבני  התרגום  את  אמר  הוא  שאונקלוס  אמר  אתה  ומדוע 

ישראל?!
עזרא  בימי  קיים  היה  כבר  התרגום  אכן  הגמרא:  מתרצת 
הסופר, אלא שבמרוצת השנים השתכח התרגום, ואונקלוס 

חזר וייסד את התרגום הנשכח.

מפיהם או לפניהם
כאן בגמרא נאמר שאונקלוס חזר וייסד את התרגום 'מפי רבי 
אליעזר ורבי יהושע', אולם בירושלמי )מגילה א, ט( הנוסח 
אליעזר  רבי  לפני  התורה  הגר  עקילס  'תירגם  להיפך:  הוא 
ולפני רבי יהושע וקילסו אותו', ע"כ. כלומר, הוא לימד את 
התרגום לפניהם, ולא למד מפיהם ]וראה להלן האם עקילס 

הוא אונקלוס[.

התרגום - בסיני ניתן!
למדנו אם כן, שהתרגום היה קיים בימי עזרא, אבל את המקור 
א(  )מט,  קידושין  במסכת  רש"י  בדברי  מגלים  אנו  לתרגום 
הכותב: 'ואונקלוס כשהוסיף לא מדעתו הוסיף, שהרי בסיני 
ניתן, אלא שנשתכח וחזר ויסדו', ע"כ. הרי שחידש כאן רש"י, 

שתרגום אונקלוס המצוי בידינו כבר ניתן למשה בסיני!

מדוע דווקא התרגום?
מהלך זה שתרגום נמסר למשה בסיני, הובא גם בבית יוסף 
)או"ח סי' רפ"ה( כשהוא דן במחלוקת הראשונים אם יוצאים 
ידי חובת שנים מקרא ואחד תרגום רק בתרגום אונקלוס, או 

שמא אפשר לצאת גם בביאור ופירוש אחר.
שכתבו  שיש  והרא"ש  התוספות  בשם  מביא  הובא  כך  על 
אחר  בביאור  גם  חובה  ידי  יוצא  אחרת,  שפה  שמבין  שמי 
בשפה שהוא מבין, אולם התוספות חולקים על כך, וכותבים 

שיוצאים ידי חובה רק בתרגום, בגלל שתי סיבות:
מתוך  להבין  שאין  דברים  כמה  מפרש  התרגום  שהרי  א. 
המקרא, ויש בתרגום ביאורים שונים שאינם מופיעים בסתם 

תרגום מילולי לשפה אחרת.

ב. עוד טעם מביא שם בבית יוסף בשם רב עמרם )בסידורו 
ח"ב סי' לא( ורב נטרונאי שכתבו, שהתרגום זכה מפני שניתן 
יצא  שמים  שירא  יוסף  הבית  שם  מסיק  ]ולמעשה  בסיני 
כל  שהכריעו  וכפי  רש"י,  ופירוש  התרגום  ויקרא  כולם  את 
האחרונים שראוי ללמוד גם תרגום וגם רש"י, בפרט בימינו[.
עובר  הוא  משם  בסיני,  למשה  ניתן  התרגום  אומר:  הוי 
עד  השתכח,  הוא  כך  ואחר  הסופר,  עזרא  עד  דור  אחר  דור 
שאונקלוס הגר חזר ולימדו שוב מפי ]או לפני[ רבותיו, ומאז 
ועד היום נקבע שמו בישראל "תרגום אונקלוס", כשלמעשה 

מדובר בחלק מהתורה שנמסר בסיני.

התרגום נמסר בלשן הקודש?
אלא, שעל פי פשוטו תמוה, לאיזה צורך ניתן התרגום הארמי 
ארמית,  כלל  דובר  אינו  ממצרים  היוצא  העם  כאשר  בסיני, 
שכן בצאת ישראל ממצרים דיברו לשון הקודש, ואולי הכירו 
ידעו  נאמר שהם  ואף אם  גם קצת מצרית, אך לא ארמית. 
גם ארמית, אבל בוודאי שזו לא היתה השפה שלהם, ולאיזה 

צורך היו לומדים אז את התורה בתרגום לארמית?
לכן, מחדש הגאון מהר"ץ חיות זצ"ל בספרו 'אגרת ביקורת', 
שהתרגום אינו תרגום מילולי בעלמא, אלא כידוע הוא מהווה 
וחידושים  והלכות  הוספות  הרבה  "פירוש" של התורה, עם 
המופיעים רק בתרגום. מעתה הוא מחדש, שרק הפירושים 
שבתרגום, הם ניתנו בסיני, והם ניתנו בשעתו באמת בלשון 
הדברים  את  תרגם  הוא  עזרא  בימי  בהמשך  ורק  הקודש, 
את  העם.  בקרב  אז  המדוברת  השפה  שהיתה  לארמית 

הקביעה הזאת מבסס מהר"ץ חיות על עוד כמה הוכחות.

כל התרגום ניתן בסיני
בשם  קכט(  )סימן  הרמ"א  בשו"ת  מופיע  כבר  זה  חידוש 
בסיני,  ניתן  שהתרגום  שאמרו  שמה  זי"ע,  פדווא  מהרש"י 

הכוונה רק על הפירושים שבתרגום.
אולם הרמ"א )שם סי' ק"ל( חולק בתוקף על מהרש"י פדווא, 
רק  לא  ארמי,  בלשון  בסיני,  ניתן  כולו  וקובע שכל התרגום 
הפירושים שבו, אלא גם כל לשון התרגום, וז"ל הרמ"א: "על 

כל שבוע ושבוע, זוכה כל יהודי ב 
לימוד  של  המצוה  את  לקיים 
ואמירת פרשת השבוע 'שנים מקרא 
ואחד תרגום'. למרות ששפת התרגום 

אינה מורגלת בפי העם בימינו, והרבה 
ואנו  להבנה,  קשות  הן  בתרגום  מילים 

כל  עם  התרגום...',  על  ל'תרגום  זקוקים 
שרירה  בעינה,  עומדת  זו  קדושה  מצוה  זאת, 

אם  ז"ל,  חכמינו  שקבעו  כפי  ודור,  דור  בכל  וקיימת 
בתקנת אנשי כנסת הגדולה )בית ארזים, סי' רפה ס"א(, 
ואם כתקנת האמוראים )מהר"ץ חיות ברכות ח, א(, או 
כדעת בעל 'ערוך השולחן' )סי' רפה, ב( שמשה רבינו 

כבר תיקן תקנת שנים מקרא ואחד תרגום.
כך  כל  מבינים  אנו  אין  הבן שואל: אם אמנם  כאן  אך 
מה  לנו  שיבארו  לביאורים  זקוקים  ואנו  התרגום,  את 
תרגום  דווקא  ללמוד  החיוב  פשר  מה  אומר,  התרגום 
אונקלוס? האם לא עדיף ללמוד רק את פירוש רש"י 
כפי שכולנו לומדים? זאת ועוד, מה זכה אונקלוס הגר 
ללמוד?  יהודי  כל  חייב  שלנו  התרגום  את  שדווקא 
פרי  הוא  זה,  הנוספת: האומנם תרגום  ומכאן לשאלה 
הוא  שמא  או  בעצמו,  שחיברו  אונקלוס  של  יצירתו 
בסך הכל העביר לדורות את מה שקיבל מרבותיו איש 
מפי איש עד למשה בסיני? וגם: מי הוא אותו אונקלוס 

הגר?
על שאלות אלו, ושאלות נוספות, ננסה בס"ד לעמוד 

במאמר שלפנינו.

וְְאֶֶחָָד 
רְְגּּוּּם �תַַּ

שמו"ת
ללימוד שניים מקרא 
 

כנפסק להלכהעם פירוש רש"י ואחד תרגום

חד ו י מ ק  ו ז י ח ט  ק י י ו ר
פ

מה פשר המצווה ללמוד 
בכל שבוע שניים מקרא 

ואחד תרגום?

מיהו 'אונקולוס' אשר זכה 
כי כל יהודי לומד בכל 
שבוע את התרגום שלו

אונקלוס עצמו חיבר 
את התרגום, או שהוא 
רק העביר לדורות מה 

שקיבל מרבותיו?

האם תרגום אונקלוס, 
הוא אכן רק תרגום 

וביאור מילים או שהוא 
משמש אף כ'פירוש' 

להבנת התורה?

מדוע חייבים  אנו במצווה 
זו גם אם איננו מבינים את 
ביאור התרגום וזקוקים 
ל'תרגום על התרגום'?

 נדיר!
הודפס בשנת ר"מהתורה ופירוש רש"י - אונקלוס לצד דברי הראשון בו נדפס תרגום תצלום ספר החומש 
 

באדיבות 'קדם'
 

מכירות פומביות



כרחינו יש לתרגום מעלה מצד לשונו דוקא, והוא הניתן 
בסיני וברוח הקדש... שברור כצהרים שהתרגום בעצמו 

ובלשונו נתקבל בסיני כמו שהוא...".
פוסקים  שאותם  מציין,  )שם(  עצמו  חיות  מהר"ץ  גם 
תרגום,  ואחד  מקרא  שנים  דווקא  לומר  שיש  שכתבו 
משום שהתרגום ניתן בסיני, סוברים שכל התרגום כולו 
ניתן בסיני בלשון ארמית, ולא רק הפירושים והביאורים 

שבתוכו.  
כך גם המהרש"א במסכת מגילה )שם( כותב, שבסיני ניתן 

כל התרגום בלשון ארמית כפי שהוא מצוי בימינו.

קדושה ומעלה יתירה
העולה מכל דברינו, וכמבואר בפוסקים )בית יוסף ושאר 
שתי  שישנן  רפ"ה(,  סי'  או"ח  שו"ע  על  כלים  נושאי 
את  ללמוד  בכל שבוע  חיוב  יש  בימינו  גם  מדוע  סיבות 
תרגום אונקלוס, א. כי התרגום ניתן למשה בסיני, ובכך 
זכה לקדושה ומעלה מיוחדת, שאין בשום ביאור ותרגום 
אחר. ב. כי תרגום אונקלוס מפרש ומבאר כל מילה ומילה 
וכל פסוק, ואילו שאר מפרשי התורה אינם מפרשים כל 

מילה וכל פסוק.

תיקון קליפת נוגה
אך בנוסף על כך, קיימת סיבה שלישית, מדוע יש ללמוד 
בכל שבוע את התרגום, וזאת על פי תורת הסוד וחכמת 
הקבלה,  שכתבו דברים נוראים ונשגבים אשר נעשים על 
ידי אמירת שנים מקרא דווקא עם התרגום, כפי שכתב 
בחידושי חתם סופר )חולין כח, ב( וזל"ק: 'דהתרגום הוא 
קליפת נוגה שנאחזה בתורה ע"י שבירת הלוחות בעו"ה, 
ואעפ"י שחזר ונתן לוחות שניות ונסתלקה הקליפה, מ"מ 
לכן צריך לתקנה לבטלה חד בתרי  נסתלקה,  לגמרי לא 

בשנים מקרא כי הקליפה לא נסתלקה לגמרי'.
וכעין זה בכף החיים )סק"ב( "לפי חכמי המקובלים דווקא 
למקום  נוגה  קליפת  להכניס  כדי  הכמוס  לסוד  תרגום, 

הקדושה ביום השבת".
הדברים מבוארים באריכות ובהרחבה גדולה בשל"ה הק' 
)מסכת שבת פרק תורה אור, אות פו( וזל"ק: 'דע שיש 
נוגה,  דהיינו  והרביעית  הקדושה,  סביב  קליפות  שלש 
ונעשה  לקליפות  חוזר  ופעמים  קודש,  ]הוא[  פעמים 
ארבע קליפות... והגרים הם מאותה הקליפה, שלפעמים 
ואונקלוס  לטומאה.  ולפעמים מתהפכת  לקדושה,  נוטה 
הגר שהיה מבחינת נוגה רצה לתקן אותה, ועשה התרגום 
ביום  ולפיכך  שהוא ממדתו לכלול אותו עם הקדושה... 
ששי שמתחיל לכנוס בקדושה, ראוי לעבור הפרשה שנים 
מקרא ואחד תרגום, ולא ביום חמישי, וגם ביום השבת, כי 
כיון שרואות ]ה[קליפות ]ה[אחרות ביום ששי שעלתה 
בקדושה  ליכנס  הם  גם  רוצות  בקדושה,  נוגה  קליפת 

אחריה, ונכנס שבת ומפילן לנוקבא דתהומא רבה...''.
ועיי"ש עוד באריכות בשלה"ק בסודות נשגבים ותיקונים 
ידי אמירת שנים  וייחודים עליונים הנעשים על  נוראים 

מקרא ואחד תרגום.

נשמה יתירה ונקרא אדם
)סקל"ב( בשם המקובלים, שע"י  החיים  בכף  כתב  ועוד 
קריאת שמו"ת יזכה האדם להכנת תוספת נשמה יתירה, 
'אדם', שהוא שם משובח ומפואר מכל הכינויים  ונקרא 

)איש, אנוש(, וסימנך 'ויקרא האדם שמו"ת'.

דברים  שהם  אף  אלו,  בעניינים  מעט  הרחבנו 
עולם  של  ברומו  העומדים  ונשגבים  נעלמים 
מתורת הסוד, כדי לתת מעט טעם וחיות באמירת 
שנים מקרא ואחד תרגום, למען נדע שבכל תיבה 
בשנים  לומדים  ופסוק, שאנו  פסוק  ובכל  ותיבה 
מקרא ואחד תרגום, אנו זוכים לתקן את נפשותינו 
ורוחותינו ונשמותינו מכל סיג ופגם, וזוכים לקבל 
ולהתקדש  הנפש  בטהרת  השבת  קדושת  את 

בקדושה של מעלה.




