
א. כוכב של דם
לקראת מכת ארבה אמר ה' למשה להזהיר את פרעה על 
המכה העומדת לבוא. עבדי פרעה שומעים את התראת 
מפצירים  והם  הצומח,  כל  את  יאכל  שהארבה  משה 

בפרעה להיכנע כי מצרים אבודה. 
פרעה מזמן אליו את משה ואהרן, ומברר מי ומי ההולכים 
דרך  שאין  בנימוק  הטף,  את  גם  לשלוח  ומסרב  למדבר, 
משה  כאשר  הגברים.  רק  לשלוח  ומציע  לשחוט,  הטף 

מאיים  פרעה  זו,  להצעה  מסרב 
שכוכב ששמו 'רעה', המסמן על דם 

הריגה, עולה נגדם במדבר.

ב. ורח מרעבית
מזרחית  ורוח  ידו,  את  נוטה  משה 
כל  האוכלים  רבים  חגבים  מביאה 
עץ ועלה ירוק. לאחר בקשת פרעה, 
ורוח  המכה,  להסרת  משה מתפלל 
לים  הארבה  את  נוטלת  מערבית 

סוף. 

ג. חושך סמיך
בשלשת הימים הראשונים של מכת 
ובשלשת  מאומה,  ראו  לא  חושך, 
החושך  היה  שאחריהם  הימים 
כך  בידיים,  למישוש  וניתן  סמיך 
לזוז  יכולים  היו  לא  שהמצריים 
רשעי  מתו  חושך  במכת  ממקומם. 
כן,  כמו  לצאת.  רצו  שלא  ישראל 
החושך  ימי  את  ניצלו  היהודים 
כך  המצריים,  בבתי  כלים  לחפש 
שיוכלו לשאול מהם כלים ביציאתם 

ממצרים.

ד. גוריש מהארמון
בשלב זה, מציע פרעה לשלח את ישראל בלי הבהמות, 
ואומר לפרעה שהוא עצמו  דוחה את ההצעה,  אך משה 
מביתו  משה  את  מגרש  פרעה  בהמות.  להם  יתן  עוד 
ומזהירו שלא יראה פניו. בעוד משה בבית פרעה, דיבר ה' 
אתו והודיע לו על מכת בכורות, ושהיהודים ישאלו כלים 
מהמצריים. לאחר מכן משה עוזב את בית פרעה בכעס, 
גדול  נעשה  ומשה  המצרים,  בעיני  העם  חן  את  נתן  וה' 

ונכבד בעיני מצרים.

ה. סמוך לשקעיה
בראש חודש ניסן סמוך לשקיעת החמה, דיבר ה' עם משה 
ומסר להם את  הירח בחידושה,  והראה להם את  ואהרן, 
מצות קידוש החודש, והמצוה שחודש ניסן יהיה הראשון 
את  להזהיר  להם  ה'  מצווה  בנוסף,  החודשים.  במניין 
קרבן  יכינו  בניסן,  י'  ביום  ימים,  עשרה  שבעוד  ישראל, 
ומצות מילה,  ובזכות ההכנה  בו מום,  ויבדקו שאין  פסח 

יגאלו ממצרים.

ו. הלכות החג
ביום זה, ראש חודש ניסן, מסרו לישראל הלכות הנוגעות 
לקרבן פסח, והמצוה לטבול אזוב בדם הפסח, ולתת הדם 
על המזוזות והמשקוף, ובזכות זה יחמול ה' עליהם במכת 
המזיקים  סכנת  עקב  מהבית  לצאת  נאסרו  כן  בכורות. 

בלילה שאין מבחינים בין צדיק לרשע.
בליל הסדר חובה לאכול מצה, ובשאר הימים – אין חובה, 
אך אסור לאכול חמץ ושאור אפילו בתערובת. יום ראשון 

ואחרון של פסח אסורים בכל מלאכה.

ז. ארבעה בנים
לבן  התשובה  את  מבאר  הכתוב 
הזאת,  העבודה  מה  השואל  הרשע 
והתשובה לבן החכם, התם, ושאינו 

יודע לשאול. 

ח. זהב נמס
על  לה'  והודו  השתחוו  ישראל  בני 
את  וקיימו  הטובות,  הבשורות 
בחצות  ויהי  כהלכה.  הפסח  מצוות 
בכורי  את  ה'  הכה  בניסן,  ט"ו  ליל 
מצרים, כולל בכורות השבויים ובני 
לכל  בו  שאין  בית  ואין  השפחות, 
הזהב  אלילי  גם  אחד.  מת  הפחות 

והכסף נמסו, ואלילי העץ הרקיבו.
פרעה שהיה בכור וחשש לחייו, קם 
ממיטתו בחצות הלילה לחפש את 
ציוה  אותם  וכשמצא  ואהרן,  משה 
המצריים  כל  וגם  לצאת,  עליהם 
ובני  לצאת,  למהר  בישראל  דחקו 

ישראל שאלו כלים מהמצרים.

ט. 120 מיל בשעה
באמצע יום ט"ו בניסן יצאו ממצרים, 
ומרור  מצה  שיירי  שכמם  כשעל 
ובצק שלא הספיקו לאפות והוא לא החמיץ. תוך שעה אחת 

הם הגיעו מרעמסס לסוכות, מרחק של 120 מיל. 

י. בכרו ותפילין
מצוה לפדות בכור אדם בחמש סלעים, ולהקדיש כל בכור 
הניתן  בשה  לפדות  יש  חמור  פטר  ואילו  טהורה,  בהמה 
לכהן, ואם אין פודים אותו יש לעורפו בגרזן. חובה לזכור  
את יציאת מצרים, כן מצוה להניח תפילין כדי לזכור את 

הנס של יציאת מצרים.

נושאי הפרשה:
 • החודש  קידוש   • חושך  מכת   • ארבה  מכת 
ודיני  חמץ,  ואיסור  מצה  אכילת   • פסח  קרבן 
החג • מכת בכורות • יציאת מצרים • קדושת 

הבכורות • זכירת יציאת מצרים • תפילין.

פרשת בא היא לא רק פרשת הגאולה ממירצם 
בימים ההם, אלא כוללת מווצת המלוות אותנו 
מירצם:  יציאת  את  נזכרו  למען  הזה  בזמן 
ומווצת  בכורות, הנחת תפילין,  מוצת קידוש 

הנוהגות בליל הסדר ובשבעת ימי החג.

הפצת ועידוד לימוד התורה הקדושה עם פירוש רש"י

א י מ ש ד א  ת ע י י ס ב

זֵֵכֶֶר לִִיְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם

סיפר על עצמו כ"ק האדמו"ר מתולדות-אהרן זי"ע: 'פעם אחת הייתי צריך ישועה באיזה דבר, והתפללתי להשי"ת שבזכות החומש רוש"י שלמדתי 
בכל שבעו, תהיה לי ישעוה, ואכן כך היה'. 

 פנינים מאיריםפרד"ס התורה
לשולחן השבת

שהחריבו  המכות  שלשת  מוזכרות  בפרשתנו 
בספר  מפטירים  לכך  ובהקשר  מצרים,  את 
מצרים  על  שיעלה  נבוכדנצר  על  בנבואה  ירמיהו 
מפטירים  והבבליים:  התימנים  למנהג  להחריבה. 
יובל שי',  'בעת ההוא  בספר ישעיהו את הפטרת 

גם בה מבואר החורבן העתיד לבוא על מצרים. 

התורה וההפטרה

ישועה בזכות לימוד חומש ורש"יחיים של תורה

פרשת בא  גיליון ק"ה - שנה ג׳ | שבט תשפ"ופרשת בראשית

  יו"ל ע"י קרן תרי"ג לזיכוי הרבים
לטובת נשמת הרבני הנגיד הנכבד

הרה"ח ר' אריה )לייבל(
בהרה"ח ר' יונה רובין ז"ל

פשט
חגבים שאינם רואים

וְְכִִסָָּה אֶֶת עֵֵין הָָאָָרֶֶץ וְְלֹא יוּכַַל לִִרְְאֹתֹ אֶֶת הָָאָָרֶֶץ וְְאָָכַַל אֶֶת יֶֶתֶֶר הַַפְְּלֵֵטָָה וגו' )שמות י, ה(
ב'כלי יקר', וב'פנים יפות', מפרשים הכתוב על פי דברי הגמרא )יומא עד, ב( שאדם שאינו 
ולא בחשכת  יום,  לאור  לאכול סעודתו  צריך אדם  ולכן  בֵֵעַַ,  שָׂ�ָ ואינו  אוכל  לראות,  יכול 

הלילה, כי אז לא ישבע.
ה אֶֶת עֵֵין הָָאָָרֶֶץ – כדברי התרגום שהארבה כיסה את אור השמש,  זו כוונת הכתוב, וְְכִִסָּ�ָ
כַַּוּיל לִִרְְאֹתֹ אֶֶת הָָאָָרֶֶץ – כלומר, שלא היה יכול הארבה לראות  ונעשה חושך במצרים, וְְלֹאֹ 
בֵֵעֵֵים, וכמה שאכלו נשארו  את הארץ, ומאחר שהחגבים לא ראו מה שאוכלים, לא היו שְׂ�ְ

לֵֵטָָה וגו'.  ְ רעבים, ולכן - וְְאָָכַַל אֶֶת יֶֶתֶֶר הַַפְּ�

רמז
תפילין בחנוכה ופורים

וְְהָָיָָה לְְאוֹת עַַל יָָדְְכָָה )שמות יג, טז(
כן  בהם  החול  בימות  חגים  שני  יש  אבל  תפילין,  מניחים  אין  השנה  ומועדי  בשבתות 
מניחים תפילין, והם: חנוכה ופורים. כותב הגה"ק רבי אברהם הירר-רפול זי"ע, זקן רבני 
דהיינו  י"ד-כ"ה,  עַַל  לְְאוֹֹת  וְְהָָיָָה  נרמז בפסוק  'אמרי אברהם', שזה  ארם-צובא, בספרו 
שביום הפורים שהוא ביום י"ד באדר, ובימי החנוכה המתחילים ביום כ"ה בכסליו, יש 

להניח תפילין. 

דרוש
אני דלודי ודודי לי

וְְהָָיָָה כִִּי יֹאֹמְְרוּ אֲֲלֵֵיכֶֶם בְְּנֵֵיכֶֶם מָָה הָָעֲֲבֹדָָֹה הַַזֹּאֹת לָָכֶֶם, וַַאֲֲמַַרְְתֶֶּם זֶֶבַַח פֶֶּסַַח הוּא לַַה' אֲֲשֶֶׁר 
פָָּסַַח עַַל בָָּתֵֵּי בְְנֵֵי יִִשְְׂרָָאֵֵל וגו' )שמות יב, כו-כז(

רעיון נפלא כותב ה'כתב סופר': הנה שאלה זו, היא שאלת הבן הרשע )רש"י להלן יג, ה(, 
ששואל 'מה העבודה הזאת לכם', כלומר, באכילת הפסח אני מבין שהאב צריך לאכול 
האב  צריך  למה  העבודות,  ושאר  הפסח  וצליית  שחיטת  של  העבודה  אבל  בעצמו, 

לעשותם בעצמו, ולמה אינו יכול לקחת עבדים שיעשו זאת.
י בְְנֵֵי  תֵּ�ֵ סַַח עַַל בָּ�ָ ָ ר פָּ� ֶ סַַח הּוּא לַַה' אֲֲשֶׁ� ֶ ם זֶֶבַַח פֶּ� על כך משיבים לו בהמשך הפסוק, וַַאֲֲמַַרְְתֶּ�ֶ
מִִצְְרַַיִִם, דהיינו שכשם שהקב"ה בכבודו ובעצמו הכה את מצרים והציל את בכורי  רָָאֵֵל בְּ�ְ יִִשְׂ�ְ
ישראל, )רש"י לעיל פסוק יב(, גם אנו עושים המצוות בעצמנו ולא על ידי שליח, בבחינת 'אני 

לדודי – ודודי לי'. 

סוד
קדושת פנים מול קליפת העורף

מֶֶר לְְךָ אַַל תֹּסֶֶֹף רְְאוֹת פָָּנַַי כִִּי בְְּיוֹם רְְאֹתְְֹךָ פָָנַַי תָָּמוּת,  וַַיֹּאֹמֶֶר לוֹ פַַרְְעֹהֹ לֵֵךְ מֵֵעָָלָָי הִִשָּׁ�ָ
וַַיֹּאֹמֶֶר מֹשֶֶֹׁה כֵֵּן דִִּבַַּרְְתָָּ לֹא אֹסִִֹף עוֹד רְְאוֹת פָָּנֶֶיךָ )שמות י, כח-טכ(

פרעה  שקליפת  קבלה  מספרי  ידוע  סופר':  ה'חתם  כותב  אלו  בפסוקים  פנימית  כוונה 
היא קליפת העורף, ולכן פער"ה הוא אותיות הרע"ף. וקליפה טמאה זו היתה גם טומאת 

פוע"ר, אותיות רוע"ף.
'פָָנִִים'  קדושת   - רבינו  משה  קדושת  היתה  ה'עורף',  קליפת   - פרעה  טומאת  לעומת 
נִִים[,  ָ פָּ� אֶֶל  נִִים  ָ פָּ� ה'  יְְדָָעוֹֹ  ר  ֶ אֲֲשֶׁ� ה  ֶ מֹשֶֹׁ� �כְְּ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ �בְְּ עוֹֹד  נָָבִִיא  קָָם  וְְלֹאֹ  י(  )דברים לד,  ]כאמור 
וקדושתו של משה היתה מיוחדת להכניע את קליפת העורף, ולכן נקבר דווקא משה מול 

בית פעור, להתיש את קליפת פעור - עורף.
מּוּת, אמר לו משה  יוֹֹם רְְאֹתְְֹךָָ פָָנַַי תָּ�ָ י בְּ�ְ נַַי כִּ�ִ ָ סֶֶֹף רְְאוֹֹת פָּ� לכן, כאשר אמר פרעה למשה אַַל תֹּ�
! כי אכן ביום מיתת משה, כשיקבר מול בית פעור, הוא יראה את  פרעה, הכוונה  רְְתָּ�ָ בַּ�ַ ן דִּ�ִ כֵּ�ֵ
'נֶֶךָָי – ראשי  ָ שייקבר מול בית פעור להכניע אותו, ונרמז בתיבות לֹאֹ אֹסִִֹף ע'וֹֹד רְְ'אוֹֹת פָּ�

תיבות 'ערף', דהיינו שביום מיתתו כשיקבר מול בית פעור, יכניע את קליפת ערף.

יעקיר הלכות קרבן פסח 
שהצטוו ישראל במירצם

חובת לקיחתו ובדיקתו ביום י' בניסן

חובת המינוי עליו

האיסור לבשלו

החובה לצלותו שלם

החובה לאוכלו עם מצה ומרורים

החובה לאוכלו בחבורה אחת

החובה לאוכלו חגורי מותניים, 
עם מקל ביד, ובחיפזון

איסור אכילתו לגוי, למומר, 
לערל, לגר-תושב, ולעבד כנעני 

ערל )ויש אומרים שגם האדון אינו 
אוכל כשעבדו ערל(

איסור שבירת עצם



עד  רעמסס  מהעיר  תחילה  הגיעו  ממצרים  ישראל  כשיצאו 
סוכות, שהיא עיר או מחוז סמוך למצרים )אברבנאל(, כשהם 
נוסעים בשעה אחת מרחק של מאה ועשרים מיל! )ובתרגום 
יונתן: מאה ושלושים מיל(. מובא במדרש )מכילתא דרשב"י; 
תנחומא, תרגום יונתן( שכאשר נסעו מרעמסס לסוכות החלו 
להיות מכוסים בשבעה ענני הכבוד, אשר כיסו אותם כמו סוכה, 

ולפיכך נקרא המקום בשם 'סוכות'. 
בשם  עיר  עוד  היתה  למצרים,  הסמוכה  סוכות  העיר  מלבד 
ן קָָרָָא  סוכות בארץ ישראל, כנזכר בפרשת וישלח )לג, יז( עַַל �כֵֵּ
סֻֻכּּוֹֹת. גם בספר שופטים )פרק ח( מוזכרת עיר  קוֹֹם  הַַ�מָָּ ם  ֵ שֵׁ�
של  סוכות  עיר  אותה  שזו  ויתכן  לירדן,  סמוך  'סוכות'  בשם 

יעקב אבינו.

מנהלי  קבעו  דפסחא'  'קמחא  לחלוקת  ההכנות  'במסגרת 
כל  שתקבל  ודגים  עופות  של  מכסה  השכונתית  הקופה 

משפחה'. 
בימינו מופיעה המילה 'מִִכְְסַַה' במשמעות של כמוּּת הקצובה 
ומוגבלת מראש, שמספר מסוים של אנשים או מוצרים בתוך 
רֹבֹ  כֵֵנוֹֹ הַַקָּ�ָ ְ מכסה זו, ולא יותר. אולם כאן בפסוק וְְלָָקַַח הּוּא שְּׁוּ�
חשבון'.   – 'במכסת  רש"י:  מפרש  תֹ,  נְְפָָשֹׁ� מִִכְְסַַת  בְּ�ְ יתוֹֹ  בֵּ�ֵ אֶֶל 
כלומר: רש"י מלמדנו שהפירוש המדויק של המילה 'מכסה' 
ומספר',  'חשבון  אלא:  קצובה',  'כמות  אינו  הקודש,  בלשון 
ולמְְנוֹֹת את  דהיינו שכאשר מקדישים קרבן פסח יש לספור 
מספר הנפשות שיאכלו מפסח זה, ולדעת את חשבון ומספר 

הנפשות. וכן תרגם אונקלוס: 'במנין נפשתא'. 
ה, פירושו:  ֶ ' עַַל הַַשֶּׂ�� ּוּּסּ כֹ גם בהמשך הפסוק אִִׁשׁי לְְפִִי אָָכְְלוֹֹ 'תָּ�ָ
את  תקבעו  וזקן(,  חולה  )ולא  לאכילה  הראויים  אנשים  לפי 

המנויים )-מלשון מנין ומספר( על השה.

מסכת  את  בשקידה  ללמוד  יואל  החל  ה-12,  הולדתו  ביום 
ברכות, במטרה לערוך סיום מסכת במעמד שמחת הבר-מצוה 
שלו. במהלך כל השנה הוא חזר ושינן את המסכת עד שידע 
אותה על בוריה. וכשהגיע שבת קודש פרשת בא, פנה אליו 
אביו ושאל: יואל יקירי, על פי מה שלמדת במסכת ברכות מה 

תוֹֹךְְ מִִצְְרָָיִִם? יְְלָָה אֲֲנִִי יוֹֹצֵֵא בְּ�ְ חֲֲצֹתֹ הַַלַּ�ַ הפשט הפשוט בפסוק כַּ�ַ
יואל מיהר להשיב: 'כחצות' פירושו 'כמו חצות', דהיינו סמוך 
לזמן הנקרא 'חצות', ולא ממש בזמן של חצות, אלא קצת לפני 
חצות או קצת אחרי חצות. הגמרא אומרת תחילה )דף ג, ב( 
ולמסקנת  חצות,  מתי  בדיוק  ידע  שלא  לפי  כך  אמר  שמשה 
אמר  לא  הוא  זאת  בכל  אך  חצות,  מתי  ידע  משה  הגמרא, 
'בחצות', בגלל החשש שמא אצטגנוני פרעה יטעו ולא יידעו 
של  בזמן  בדיוק  היתה  לא  שהמכה  יראו  וכאשר  חצות,  מתי 

חצות )לפי הטעות שלהם(, הם יאמר שמשה הוא ח"ו בדאי.
בגמרא,  חז"ל  דרשת  אכן  'זו   – אביו  לו  אמר   – מאד'  'יפה 
הפשט  מה  שאלתי  אני  אבל  בפרשתנו.  זאת  מביא  ורש"י 
הפשוט בפסוק. אם היית לומד את הפרשה עם פירוש רש"י, 
היית רואה שרש"י כותב תחילה שלפי פשוטו של מקרא אין 
הפירוש של 'כחצות הלילה' -  'כמו הזמן של חצות הלילה', 
בזמן  כלומר:  הלילה',  הֵֵחָָלֵֵק  'כְּ�ְ הוא:  הפשוט  הפירוש  אלא 
שהלילה ייחלק לשני חצאים. דהיינו שהמילה 'חצות' המוזכרת 
לשון פעולה,  היא  זמן מסוים, אלא  דבר' של  ם  ֵ 'שֵׁ� אינה  כאן 

כאילו נאמר 'כאשר ייחלק ייוחצה הלילה'.

מעבודה רזה להקרבת קרבן
מגדולי צדיקי החסידות היה הרה''ק רבי חיים דוד דוקטרו 
עדת  על  נמנה  לא  ימיו  שבתחילת  זי''ע  מפעיטרקוב 
שומרי תורה ומצוות, עד שהרה"ק רבי דוד מלעלוב זי"ע 
ולהתעלות לרום המעלה  וזכה לעלות  החזירו בתשובה, 

כצדיק נשגב.
כאשר הוא נפגש לראשונה עם הרה"ק רבי דוד מלעלוב, 
לתשובה,  התעוררות  דיבורי  עמו  מלעלוב  הרה"ק  דיבר 
עד שהוא קיבל על עצמו לשנות דרכיו לטובה. תיכף ומיד 
התחיל הרה"ק מלעלוב לדבר עמו אודות עניינים נשגבים 
העומדים ברומו של עולם, ועל מדריגות גבוהות ונשגבות 
בעבודת ה'. תמה הרופא ושאל: 'הלא רק עתה קיבלתי 
על עצמי לשוב בתשובה, ואיך הרבי כבר מדבר עמי על 

מדרגות גבוהות בעבודת ה?' 
ענה לו הרה''ק מלעלוב: אל יהיה הדבר לפלא בעיניך, כי 
תיכף ומיד כשאדם עוזב דרך רשע, יכול הוא להיכנס אל 
כל שערי הקדושה ולהשיג אפילו עניינים גבוהים ונעלים, 
והוכחה לכך, שהרי רש"י כותב בפרשת בא )יב, ו( 'ולפי 
שהיו שטופים בעבודה זרה אמר להם )פסוק כא( משכו 
צאן  לכם  וקחו  זרה,  מעבודה  ידיכם  משכו  לכם,  וקחו 
של מצוה', הרי לפניך, שגם מי שהיה עד עכשיו שטוף 
בעבודה זרה, יכול ברגע אחד למשוך ידיו מעבודה זרה, 

וכבר לעמוד ולהקריב קרבן פסח להשי"ת!

קבלה לפני 'ניעלה'
ביום הכיפורים שנת תרע"ז, בעת שהתגורר הכהן הגדול 
מאחיו רבינו החפץ חיים זי"ע בעיר סימיאטיץ שברוסיה, 
'נעילה',  הוא דרש דרשה קצרה לתלמידיו לפני תפילת 

וכה אמר:

הזמן קצר, יש לנו רק עוד כמה דקות לפני נעילת היום 
אדם  שבין  עבירות  על  מכפר  הכיפורים  יום  הקדוש, 
למקום, כנראה כל אחד כבר עשה תשובה, אבל מה נעשה 
עם עבירות שבין אדם לחברו שאין יום הכיפורים מכפר 
עד שירצה את חברו, ואי אפשר עכשיו בזמן הקצר לרוץ 
ולפייס את מי שצריך לפייס, או לשלם את כל החובות 
והנזקים שאנו חייבים לאנשים. אך עלה בדעתי, שהעצה 
שכל  הקבלה,  בכח  להשתמש  היא,  הזאת  בעת  היחידה 
יקבל על עצמו ברגעים הספורים שנשארו, שהוא  אחד 
יקבע לעצמו יום אחד מסוים אחרי יום כפור, שבו הוא 
יישב לערוך חשבון למי הוא הזיק, מה הוא חייב ואת מי 
עליו לפייס, וקבלה כזאת תחשב כאילו כבר עכשיו שילם 

כל חובותיו ופייס את כל מי שצריך לפייס!

קבלה טובה – אדם חדש
ישיבת  זי"ע, משגיח  ליונשטיין  יחזקאל  רבי  הגה"צ  אל 
פוניבז', הגיע יהודי ושפך את מר לבו על שכבר עברו עליו 
כמה שנים מיום נישואיו, ועדיין לא נפקד בזרע של קיימא. 
הציע לו המשגיח: קבל על עצמך קבלה טובה ללמוד בכל 

יום כמה דקות בספרי מוסר, ובעזרת ה' תיוושע! 
האיש אכן קיבל על עצמו קבלה זו, וכעבור תקופה קצרה 
למשגיח  הבשורה  את  לבשר  בא  כשהוא  לישועה.  זכה 
רבי יחזקאל, נענה המשגיח ואמר: אין כאן 'מופת' כלל, 
טובה,  קבלה  עצמו  על  מקבל  אדם  כאשר  מאי?  אלא 
על ידי קבלה זו הוא נהפך להיות אדם חדש ממש, בריה 
משנים  כך  והנהגתו,  דרכו  שינה  שהוא  כשם  כי  חדשה, 
נגזר עליו תחילה שלא  גם את מציאותו, לפיכך גם אם 
בטלות  כולן  הרי  חלילה,  אחרת  גזירה  או  לבנים,  יזכה 
נגזרה  עליו  ולא  לכאן,  באו  חדשות  פנים  כי  ומבוטלות, 

גזירה זו, וממילא אפשר לזכות לישועה!

ללמדנו  הק',  רש"י  מדברי  העולה  הלימוד  נשגב  מה 
מקבל  שיהודי  טובה  קבלה  של  כוחה  ועצום  רב  מה 
הקבלה  את  קיים  בטרם  עוד  ומיד,  שתיכף  עצמו,  על 

למעשה, נחשב בשמים כאילו כבר עשאה!

הכרת והבנת לב לדעת
מושג בתורה

הבנת מילה עיניים לראות
אחת בתורה

כללי רש״י הק׳ אזניים לשמוע
בדקדוק הלשון

פניני מוסר, חכמה, וחיזוק, מתוך פסוקי הפרשה

לָָדַַעַַת חָָכְְמָָה וּּמוּּסָָר לְְהָָבִִין 

הפרשה ולקחה מאוצרם בדרך התורה
של גדולי הדורות

קבלה טובה - כמעשה
וְְאַַהֲֲרֹֹן  ה  ֶ ה ה' אֶֶת מֹֹשֶׁ� צִִוָּ�ָ ר  ֶ אֲֲשֶׁ� כַּ�ַ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ נֵֵי  בְּ�ְ ּוּׂשׂ  עֲֲ וַַיַּ�ַ לְְכּוּ  וַַיֵּ�ֵ
חוֹֹדֶֶׁשׁ  מֵֵרֹֹאׁשׁ  וַַהֲֲלֹֹא  וּּׂשׂ?  עָָ כְְבָָר  וְְכִִי  כח(  יב,  )שמות  ּוּׂשׂ  עָָ ן  כֵּ�ֵ
עֲֲלֵֵיהֶֶם  מַַעֲֲלֶֶה  עֲֲלֵֵיהֶֶם,  לוּּ  קִִ�בְְּ ֶ שֶׁ� יוָָן  מִִ�כֵֵּ א  אֶֶ�לָָּ לָָהֶֶם,  נֶֶאֶֶמַַר 

וּּׂשׂ )רש"י(. אִִילוּּ עָָ �כְְּ

תֹ  מִִכְְסַַת נְְפָָשֹׁ� יתוֹֹ בְּ�ְ רֹבֹ אֶֶל בֵּ�ֵ כֵֵנוֹֹ הַַקָּ�ָ ְ שְּׁוּ� א  וְְלָָקַַח הּוּ
ה )שמות יב, ד( ֶ ּוּּסּ עַַל הַַשֶּׂ�� כֹ אִִׁשׁי לְְפִִי אָָכְְלוֹֹ תָּ�ָ

תָָֹה )שמות יב, לז( רָָאֵֵל מֵֵרַַעְְמְְסֵֵס סֻֻכֹּ� סְְּוּע בְְנֵֵי יִִשְׂ�ְ וַַיִּ�ִ

מִִכְְסַַה

ֹת כֹּ� סֻּ�ֻ

יהודי בבית גיו?
אֶֶרֶֶץ מִִצְְרָָיִִם )יב, יג(  תִִֹי בְּ�ְ הַַכֹּ� חִִית בְּ�ְ ְ וְְלֹאֹ יִִהְְיֶֶה בָָכֶֶם נֶֶגֶֶף לְְמַַשְׁ�
לְְמוּּד לוֹֹמַַר  וֹֹׁשׁמֵֵעַַ אֲֲנִִי יִִלְְקֶֶה כְְמוֹֹתוֹֹ, �תַַּ ל מִִצְְרִִי,  ֶ בֵֵיתוֹֹ שֶׁ� רָָאֵֵל �בְְּ הָָיָָה יִִשְׂ�ְ ֶ הֲֲרֵֵי שֶׁ�

וְְלֹאֹ יִִהְְיֶֶה בָָכֶֶם נֶֶגֶֶף )רש"י(.

הדעת  על  יעלה  מדוע  כי  ביאור,  צריכים  רש"י  דברי 
ששהה  משום  רק  המצרי  כמו  ילקה  מישראל  שאדם 

במקרה בבית מצרי בשעת מכת בכורות, אתמהה!
אמר כ"ק האדמו"ר מלויבאיווטש זי"ע: טמון כאן לימוד 

להתבונן,  יש  הנה  כי  עצום. 
מי הוא אותו יהודי אשר בחר 
בלילה  מצרי  בבית  לשהות 
ישראל  כל  בו  בלילה  כזה, 
פסח  ואכלו  הסדר  את  ערכו 
שעליו  לילה  ומרור,  מצה 
נצטוו בני ישראל )פסוק כב( 
ואתם לא תצאו איש מפתח 
מחפש  מה  בוקר,  עד  ביתו 

יהודי בלילה כזה בבית גוי? 
ביהודי  שמדובר  בהכרח 
נחותה  הרוחנית  שדרגתו 
שבחיצוניות  עד  ביותר, 
ובין  בינו  להבדיל  ניתן  לא 

המצרי, כך שאפשר לחשוב שיהודי שכזה עלול ללקות 
כמו המצרי, לפיכך מלמדנו הכתוב שאפילו יהודי במצב 
על מראהו  גוברת  אליו,  הקב"ה  כזה, אהבתו של  שפל 
ועל התנהגותו החיצונית, והקב"ה בכבודו ובעצמו יורד 

להגן עליו ולהצילו!

בין החמרו לכלב
יצִִיאָָתָָן  רָָאֵֵל �בִִּ עוּּ אֶֶת יִִשְׂ�ְ �יְְּ �סִִּ ֶ ה )יג, יג( שֶׁ� ה בְְשֶׂ�ֶ פְְדֶּ�ֶ טֶֶר חֲֲמֹרֹ תִּ�ִ ֶ וְְכָָל פֶּ�
טְְעוּּנִִים  חֲֲמוֹֹרִִים  ה  הַַרְְ�בֵֵּ נָָטַַל  אֹ  �לֹּ ֶ שֶׁ� רָָאֵֵל  שְׂ�ְ מִִ�יִִּ אֶֶחָָד  לְְךָָ  אֵֵין  ֶ שֶׁ� צְְרַַיִִם,  מִִ�מִִּ

ל מִִצְְרִִים )רש"י(. ֶ הָָבָָם שֶׁ� ם וּּמִִ�זְְּ ָ סְְ�פָּ מִִ�כַַּ

בהם  שיש  גדול,  כה  לשכר  שזכו  החמורים  נשתנו  מה 
ואילו  חמור,  פטר  פדיון  מצות  בהם  ומקיימים  קדושה 
הכלבים שלא חרצו לשונם במכת 
בכורות, זכו רק לשכר לקבל בשר 
טריפה )רש"י שמות כב, ל( והרי 
ביציאת  לישראל  סייעו  שניהם 

מצרים?!
רבי  הגה"צ  אמר  נפלאה  פנינה 
נתבונן  זי"ע:  וזננפלד  חיים  ויסף 
כאשר  לחמור,  הכלב  בין  מה 
יוצאים  שהיהודים  החמור  שמע 
ממצרים, הוא נשא עמהם בעול, 
את  לשאת  שכמו  את  והטה 
'אני  שאומר:  כמי  חבילותיהם, 
אתכם, אתם יכולים להעמיס עלי 
כזה  מעשה  ועל  נפשכם',  כאוות 
אכן זוכים לשכר גדול, אבל הכלב 
אמר: אני רואה שיש כאן חילוקי דעות בין מצרים ובין 
ישראל, אני מעדיף לעמוד בצד ולא להתערב, לשתוק 
ולא לחרוץ לשוני... אמנם גם זה היה דבר חשוב, אבל על 

שתיקה בלי עשייה, מקבלים שכר רק בבשר טריפה... 

בלי חמוצית

וּשְְׁמַַרְְתֶֶּם אֶֶת הַַמַַּצּוֹת )שמות יב, יז( 
חְְמִִיצִִין אֶֶת הַַמַּּצּוֹת,  כְְּדֶֶרֶֶךְ שֶֶׁאֵֵין ַמַ

צְְּמִַּוֹות )רש"י(.  חְְמִִיצִִין אֶֶת הַ ךְ אֵֵין ַמַ �כַָּ

צְְוֹות - אין לקיים  אֵֵין מַַחְְמִִיצִִין אֶֶת הַַּמִּ
מצוה ברהגשה חמוהצ ומריהר, 

ובפנים חמוצות, כמי שנושא עול כבד, 
אלא יש לקיימה בשמהח ובטוב לבב.

 )הרה"ק רבי מנחם מענדל מקוצק זי"ע(

חֲֲצֹתֹ  כַּ�ַ ה'  אָָמַַר  הֹ  כֹּ� ה  ֶ מֹשֶֹׁ� וַַיֹּ�אֹמֶֶר 
תוֹֹךְְ מִִצְְרָָיִִם )שמות  יְְלָָה אֲֲנִִי יוֹֹצֵֵא בְּ�ְ הַַלַּ�ַ

יא, ד(

הֵֵחָָלֵֵק' חֲֲצֹֹת' - 'כְּ�ְ 'כַּ�ַ



הקב"ה  אמר  הבתרים  בין  ברית  בגזירת 
'יָָדֹֹעַַ  יג(:  טו,  )בראשית,  אבינו  לאברהם 
לָָהֶֶם  לֹֹא  אֶֶרֶֶץ  �בְְּ זַַרְְעֲֲךָָ  יִִהְְיֶֶה  גֵֵר  י  �כִִּ דַַע  �תֵֵּ
נָָה'.  ָ שָׁ� מֵֵאוֹֹת  ע  אַַרְְבַּ�ַ אֹֹתָָם  וְְעִִנּּוּּ  וַַעֲֲבָָדוּּם 
שיהיו  הכוונה  שאין  שם,  מפרש  רש"י 
אלא  שנה,  מאות  ארבע  גופא  במצרים 
משנולד יצחק עד שיצאו ממצרים, עברו 
400 שנה, ולכן לא נאמר 'כי גר יהיה זרעך 
להם',  לא  'בארץ  אלא  מצרים',  בארץ 
כגרים  רק  האבות  היו  יצחק  ומשנולד 

בארץ.
אומרת  השבוע,  בפרשת  הפלא,  למרבה 
נֵֵי  �בְְּ ב  ַ וּּמוֹֹשַׁ� מ-מא(  יב,  )שמות  התורה 
נָָה  ָ ים שָׁ� ִ לֹשִֹׁ� ְ מִִצְְרָָיִִם שְׁ� בוּּ �בְְּ ְ ר יָָשְׁ� ֶ רָָאֵֵל אֲֲשֶׁ� יִִשְׂ�ְ
ים  ִ לֹשִֹׁ� ְ שְׁ� ץ  מִִ�קֵֵּ וַַיְְהִִי  נָָה,  ָ שָׁ� מֵֵאוֹֹת  ע  וְְאַַרְְבַּ�ַ
עֶֶצֶֶם הַַיּּוֹֹם  וַַיְְהִִי �בְְּ נָָה  ָ ע מֵֵאוֹֹת שָׁ� נָָה וְְאַַרְְבַּ�ַ ָ שָׁ�

ל צִִבְְאוֹֹת ה' מֵֵאֶֶרֶֶץ מִִצְְרָָיִִם.  ה יָָצְְאוּּ �כָָּ הַַ�זֶֶּ
וכאן הבן שואל: אם נגזרה גזירה רק על 

400 שנות גלות, מה פשר 
המספר החדש של 'ארבע 

מאות ושלושים שנה'?
כמה מהלכים שונים זה מזה 
זו,  תמיהה  ליישוב  נאמרו 

ונציגה כאן את תמציתם.

מבירת בין 
הבתירם

)ומקורו  כאן  רש"י  לדעת 
במכילתא(, באמת מלידת 
יצחק היו רק ארבע מאות 
שנה, אבל לידת יצחק לא 
ברית  אחרי  מיד  היתה 
בברית  כי  הבתרים,  בין 
אברהם  היה  הבתרים  בין 

אבינו בן שבעים, ויצחק נולד כשאברהם 
הבתרים  בין  שמברית  כך  מאה,  בן  היה 
היו עוד שלושים שנה,  יצחק  עד שנולד 
והכתוב כאן מחשב גם את אותן שלושים 

שנה מברית בין הבתרים. 
כלומר, הפסוק כאן אינו בא למנות את שנות 
מה  אלא  שנה,   400 רק  היו  שהן  הגלות, 
את  להזכיר  הכוונה  שנה,   430 כאן  שנאמר 

מספר השנים שעבור מאז נגרזה הגריזה.

הווענות גרמו
לעומת זאת, הרמב"ן כאן שולל את פירוש 
הוא  כן  ועל  קושיות,  כמה  מחמת  רש"י, 
כותב מהלך אחר, שאף שנגזר עליהם רק 
400 שנה, מכל מקום בעוונות הדור ההוא 
וז"ל  שנה,  שלושים  עוד  עליהם  נוספו 
הרמב"ן )בקיצור(: 'כי אם נגזר על האדם 
בחטאו גלות ועינוי שנה או שנתיים, והוא 
יוסיף על חטאתו פשע, יוסיפו עליו שבע 
על חטאתו וגלות ויסורין כהנה וכהנה; ומן 
רעים  במצרים  ישראל  בני  שהיו  הידוע 
עוד  גלותם  ארך  כן  ועל  מאד,  וחטאים 
יותר,  ראוי שיתארך  והיה  שלושים שנה, 

אלא שצעקו והרבו בתפילה'.

בווען בני אפירם
שאפשר,  הרמב"ן,  מוסיף  דבריו  בתוך 
ממצרים  יצאו  אפרים  שבני  שכיון 

צב,  )סנהדרין  הזמן  קודם  שנה  שלושים 
ב(, לכן מידה כנגד מידה, נגזר על ישראל 

להיות עוד שלושים שנה במצרים.

כמו תושבים
שהיו  אחר,  מהלך  כתב  יקר  בכלי  ואילו 
רבים מישראל שלא רצו לצאת ממצרים, 
זרעך',  יהיה  גר  'כי  בגזירה  נאמר  והרי 
עצמם  החשיבו  לצאת  רצו  שלא  ואלו 
נתארך  ובעבורם  כגרים,  ולא  כתושבים 

הקץ עוד שלושים שנה. 
הפירושים,  בין  להבדל  לב,  לשים  יש 
היתה  הגלות  אריכות  הרמב"ן  שלדעת 
ולדעת  לצאת,  שהקדימו  אלו  מחמת 
אדרבה  היתה  הגלות  אריכות  יקר  הכלי 

מחמת אלו שלא וצר לצאת כלל.

בגלל מכרית ויסף 
בשל"ה  כותב  פלא  דבר 
פסחים,  )מסכת  הקדוש 
קפא(  אות  שמורה,  מצה 
היתה  הגזירה  שוודאי 
אך  שנה,  מאות  ארבע 
השבטים  כשחטאו 
עוד  נגזרו  יוסף  במכירת 
שלושים שנות עינוי, כנגד 
שעברו  שנה  שלושים 
מלידת יוסף עד עמדו לפני 

פרעה )בראשית מא, מו(.

להשלים השבתות
לעומת המהלכים שנאמרו 
גרמו  שהעוונות  כה  עד 
מהלך  מוצאים  אנו  הגלות,  לאריכות 
הפוך שדווקא שמירת השבת גרמה לכך! 
ומשיב,  שואל  שו"ת  בעל  כותב  כך 
בספרו 'דברי שאול', שאף שנגזר על בני 
ישראל ארבע מאות שנה, אבל בשבת לא 
כח(,  א,  )שמו"ר  כמבואר במדרש  עבדו, 
שיושלם  כדי  שנה  שלושים  נוספו  ולכן 
עבדו  שלא  השבתות  כל  נגד  שנה,   400
כל  של  המדוקדק  החשבון  )עיי"ש  בהם 

השבתות שהם כנגד שלושים שנה(.

430 שנה במירצם!
עז(  סימן  לך,  )פרשת  שמעוני  בילקוט 
הדעה  הנה  כי  נפלא.  מוצאים מהלך  אנו 
במצרים  היו  שישראל  היא  המקובלת 
)רש"י  רד"ו  כמנים  שנה   210 עצמה 
דרבי  בפרקי  אולם  ב(,  מב,  בראשית 
אליעזר )פרק מ"ח( יש דעה שישראל היו 
במצרים 215 שנה, על כך מוסיף הילקוט-

שמעוני, כי הנה פעמיים 215 שנה עולה 
בימים  שהשעבוד  והכוונה,   ,430 בדיוק 
כיון  אבל  שנה,   215 היה  הלילות  בלי 
גם בלילות, נחשב להם  שבמצרים עבדו 
ושלושים  מאות  ארבע  במצרים  שהיו 
שנה, וזו כוונת הכתוב שבני ישראל ישבו 

במצרים ארבע מאות ושלושים שנה!

אוצר שבועי ופולמוס דעת תורה
אודות נושא בפרשה

בני ישראל 
הוי במירצם 
215 שנה, 

ופעמיים 215 
הוא - 430, 

וכוין שעבדו 
גם בלילות 

נחשב כאילו 
 הוי שם

430 שנה

כמה שנים היתה גזירת גלות מצרים?
 האם החטאים גרמו להוסיף עוד 30 שנה לגזירת הגלות?
או שמא דווקא שמירת השבת גרמה לתוספת 30 שנה?

וגם: האם חישוב השנים כולל את הלילות?!

מדעו מתו בכורות השבייום?
פְְחָָה וגו' )שמות יא, ה(   וּמֵֵת כָָּל בְְּכוֹר בְְּאֶֶרֶֶץ מִִצְְרַַיִִם מִִבְְּכוֹר פַַּרְְעֹהֹ הַַיֹּשֵֵֹׁב עַַל כִִּסְְאוֹ עַַד בְְּכוֹר הַַשִּׁ�ִ

רְְעָָנוּּת עַַל  ֻ בְְעָָה עֶֶלְְבּּוֹֹנָָם וְְהֵֵבִִיאָָה פֻּ� ָ אֹ יֹאֹמְְרוּּ, יִִרְְאָָתָָם �תָּ �לֹּ ֶ דֵֵי שֶׁ� בוּּיִִים? - כְּ�ְ ה לָָקוּּ הַַשְּׁ��ְ ָ בִִי. לָָ�מָּ ֶ וֹֹכר הַַשֶּׁ�� עַַד �בְְּ
צָָרָָתָָם )רש"י(. מֵֵחִִים �בְְּ הֶֶם וּּשְׂ�ְ דִִים �בָָּ עְְ�בְְּ אַַף הֵֵם הָָיוּּ מְְשַׁ�ַ ֶ פָָוֹֹחת? - שֶׁ� נֵֵי הַַשְּׁ��ְ ה לָָקוּּ �בְְּ ָ מִִצְְרַַיִִם וְְכוּּ'. וְְלָָ�מָּ

נגד יעני הלומד את דביר רש"י אלו, יתוררוע 
שתי קושוית:

א. מדוע רש"י כאן נותן טעם להכאת השבויים, 
והרי כאן בפסוק לא מוזכר כלל בכור השבי, רק 
בכור השפחה בלבד, ורק להלן )יב, כט( בשעת 

מעשה של מכת בכורות מוזכר בכור השבי. 
הטעם  רש"י  כתב  שכאן  קשה,  עוד  ב. 
תבעה  ריאתם  יאמור  שלא  לקו,  שהשבויים 
ה  עלבונם,  ומדוע להלן בפסוק )יב, כט( וַַה' הִִ�כָָּ
בִִי וגו', כתב רש"י עוד  ְ � כוֹֹר הַַשְּׁ� כוֹֹר וגו' עַַד �בְְּ כָָל �בְְּ
טעם, וז"ל שם: 'עד בכור השבי - שהוי שמחין 
לאידם של ישראל. ועוד, שלא יאמרו יראתנו 

הביאה הפורענות זו'.

התראה - למשעבדים
להבנת  רש"י  מפרשי  כתבו  רבים  מהלכים 
עומק דברי רש"י, ונביא כאן מהלך אחד שכתב 

הרא"ם: 
לכאורה יש לשאול, מדוע באמת לא הזכיר כאן 
הפסוק את בכור השבי? וכדי לתרץ שאלה זו 
יאמרו  שלא  השבויים,  לקו  'למה  רש"י  כותב 

לקו  שלא  נמצא  וכו',  עלבונם'  תבעה  יראתם 
בישראל,  ששעיבדו  חטא  בגלל  השבויים 
אלא בגלל טעם אחר, ולכן לא נזכרו בהתראה, 
מפני שההתראה היתה רק כלפי מי ששיעבד 

בישראל.
שהשתעבדו  בגלל  שלקו  השפחה,  בכור  רק 
בישראל, הם היו בכלל התראה, ולכן נזכרו כאן. 
ומה שכתב רש"י שבכור השפחה לקה גם בגלל 
שהיו שמחים בצרתם של ישראל, אין זה עיקר 
הטעם, אלא עיקר הטעם הוא בגלל ששיעבדו 

בישראל. 

אין מיתה בלא חטא
להכאת  טעם  עוד  שם  רש"י  שהזכיר  ומה 
ישראל',  של  לאידם  שמחים  'שהיו  השבויים 
כתב במשכיל לדוד, שכוונתו שם ליישב, שלא 
יאמרו  שלא  כדי  רק  מתו  שהשבויים  יתכן 
'אין מיתה בלא  יראתם תבעה עלבונם, שהרי 
עוון', ובהכרח שהיה להם איזה עוון, לכן כתב 
רש"י, ששמחו לאידם של ישראל. אבל טעם 
זה לבד לא היה מספיק לחייבם מיתה, לכן צריך 

עוד טעם שלא יאמרו יראתם תבעה וכו'.

עומק ועיון בדברי רש"י עומקו של רש"י
בפרשת השבוע

מוקדמים בפסוק
שיש  כא-כב(,  לב,  סי'  )או"ח  יוסף  הבית  כתב 
לכתוב  להקדים  לכתחילה  שראוי  אומרים 
פרשיות של יד קודם לפרשיות של ראש, מפני 
שתפילין של יד מוקדמים בפסוק, אבל בדיעבד 

אם לא הקדים, אינו פסול.
טעם נוסף להקדים לכתוב תפילין של יד, כותב 
ו, ח( והיו  הט"ז )סק"א( משום שנאמר )דברים 
כסדרן.  נכתבים  שיהיו  דהיינו  וכו',  לטוטפות 
אולם הפרי מגדים )סק"א(, כותב שאין זה עיקר 
הטעם, כי אם כן היה מעכב בדיעבד )כמו כל דבר 
עיקר  אלא  בדיעבד(,  שמעכב  מ'והיו'  הנלמד 

הטעם הוא משום ששל יד מוקדמים בפסוק.

קדושה חמרוה
לעומת זאת, הב"ח חולק על הבית יוסף, ומדקדק 
מהטור שיש לכתוב תחילה תפילין של ראש, כי 
קדושתן חמורה משל יד, כיון שיש בהם אותיות 
זקנים  בעטרת  כתב  וכן  שד"י.  משם  וד'  ש' 

בהגהות על השו"ע.

מחלוקת למעשה
לכתוב  יש  שלכתחילה  הרמ"א,  פסק  למעשה 
של יד תחילה, וכתב המשנה ברורה )סק"ה( שכך 
אנו נוהגים. אולם בשלחן ערוך הרב )ס"א( כתב 
לכתוב תחילה של ראש, כי כן נכון על פי קבלה 

)כמובא באליה רבה סק"ב, בשם האריז"ל(.

מה כותבים תחילה, תפילין של יד או של ראש?
וְְהָָיָָה לְְךָ לְְאוֹת עַַל יָָדְְךָ וּלְְזִִכָָּרוֹן בֵֵּין עֵֵינֶֶיךָ )שמות יג, ט(. וְְהָָיָָה לְְאוֹת עַַל יָָדְְכָָה וּלְְטוֹטָָפֹתֹ בֵֵּין עֵֵינֶֶיךָ )שמות יג, טז(. 
בפסוקים אלו המופיעים בפרשת השבעו, אנו לומדים על מוצת הנחת תפילין של יד ותפילין 

של ראש, כאשר הכתוב מזכרי תחילה של יד ואחר כך של ראש.

 נושאים הלכתייםתורה והלכה
העולים מתוך הפרשה

הלכה 
למעשה:

לדעת הרמ"א והמשנה ברורה יש לכתוב לכתחילה של יד תחילה, ולדעת 
אין  ובדעיבד  תחילה,  ראש  של  לכתוב  יש  ושעוה"ר,  והאזיר"ל  הב"ח 

מעכב הסדר.

רש"י בפירושו של הפסוק 'אל תאכלו ממנו נא', 
בלשון  נא  קוראו  צורכו  כל  צלוי  'שאינו  כותב: 
)מא,  פסחים  מסכת  בגמרא  ומקורו  ערבי'. 
'היכי דמי נא? - אמר רב, כדאמרי פרסאי  א(: 
אברנים', ופירש שם רש"י:  אותה צליה שבלשון 

פרסי קרויה אברנים, בלשון הקודש קרי נא.

אולם כאן בתרגום אונקלוס, וכן בתרגום יונתן, 
אנו מוצאים דבר חידוש, שהם לא תרגמו כדברי 
חַַי',  ד  כַּ�ַ הּּ  מִִ�נֵֵּ תֵֵיכְְלוּּן  'לָָא  תרגמו:  אלא  הגמרא, 
לגמרי,  חי  בשר  פירושו  'נא'  שתיבת  דהיינו 

שאינו צלוי כלל.

על פניו תמוה שהתרגום תרגם שלא כדברי חז"ל 
בגמרא. אך באמת מקור התרגום הוא במכילתא 
דרבי ישמעאל )פסחא פרשה ו( שם אמרו: 'אין 
נא אלא חי', דהיינו שהמכילתא חולק על הגמרא 
טוב,  שכל  ובמדרש  זוטרתא,  בפסיקתא  )וכ"ה 

וראה אבן עזרא, בפירוש הקצר(.
אולם המלבי"ם כתב, שאין כאן מחלוקת, אלא 
גם התרגום שכתב 'כד חי', כוונתו כדברי הגמרא 
שהוא מבושל קצת, אלא שבלשון התרגום גם 
הצלייה קצת נקראת חי, וכן כתב בפירוש 'רבי 
יוסף בכור שור', שכל שאינו מבושל כל צרכו גם 

נקרא 'חי' בלשון ערבי. 

נּּוּּ נָָא )שמות יב, ט( אֹכְְלוּּ מִִ�מֶֶּ ד חַַי.תרוה: אַַל �תֹּ הּּ כַּ�ַ אונקלוס:  לָָא תֵֵיכְְלוּּן מִִ�נֵֵּ

התבוננות והעמקה פתגמי אורייתא
בתרגום אונקלוס 

פוריש המילה 'נָָא'



 מגוון שיעורים וסיכומים יומיים
בפרשת השבוע בקו 'קול התורה' )שלוחה 3(

סיכום יומי קצר | לימוד יומי מעמיק | סיכום ותקציר כל הפרשה

שמעו ותחי נפשכם
 לשה"ק - הרה"ג ר' אלכסנדר פרידמן שליט"א

 עברית - הרה"ג ר' יעקב בטש שליט"א

אידיש - הרה"ג ר' אהרן יוסף הלברשטאם שליט"א

הבה נתחכמה
מא(  יב,  )שמות  נאמר  השבוע  בפרשת 
ה'  צִִבְְאוֹֹת  ל  כָּ�ָ יָָצְְאּוּ  ה  הַַזֶּ�ֶ הַַּיּוֹֹם  עֶֶצֶֶם  בְּ�ְ וַַיְְהִִי 
בחמשה  הפרשיות  באחת  מִִצְְרָָיִִם.  מֵֵאֶֶרֶֶץ 
זה,  פסוק  על  רש"י  כותב  תורה  חומשי 
מניחים  אנו  אין  אומרים,  מצרים  'שהיו 
אותם לצאת, ואנו נוטלין סייפות וכלי זיין 
מוציאן  הריני  הקב"ה,  אמר  בהם.  והורגין 
בחצי היום, וכל מי שיש בו כח למחות יבא 

וימחה'. היכן הם דברי רש"י אלו?

כמונח בקופסאחידוד בפרשה

 פרי עטם שלאהבת תורה
לומדי תורה שבכתב

פרשת שמותפתרונות

פרפראות וחידודים על פרשת השבוע
תשובות למדורי 'תורתך שעשועי' ניתן לשלוח דרך קו 'קול התורה' או נדרים+

תורתך שעשועי

יוסיף דעת

משה ואהרן גם עשו – מה החידוש?
לְְכּוּ  וַַיֵּ�ֵ כח(  )יב,  השבוע  בפרשת  הכתוב  על 
ה  ֶ מֹשֶֹׁ� אֶֶת  ה'  ה  צִִוָּ�ָ ר  ֶ אֲֲשֶׁ� כַּ�ַ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ נֵֵי  בְּ�ְ ּוּׂשׂ  עֲֲ וַַיַּ�ַ
כן עשו?  'ומהו  רש"י:  כותב   , ּוּׂשׂ עָָ ן  כֵּ�ֵ וְְאַַהֲֲרֹןֹ 
והדברים  עכ"ל.  עשו',  כן  ואהרן  משה  אף 
תמוהים, מה החידוש שגם משה ואהרן עשו 
ואהרן  שמשה  לומר  בדעתנו  יעלה  ואיך  כן, 
בכלל  אינם  הם  וכי  הפסח,  את  יעשו  לא 
לעשות  לעיל  שנצטוו  ישראל  בני  עדת  כל 

הפסח? אתמהה!

קָָטָָן הַַיּּוֹֹדֵֵעַַ
ה ָ רָָשָׁ� תֵֵבוֹֹת וּּפְְסוּּקֵֵי הַַ�פָָּ חִִדּּוּּדִִים �בְְּ

סוּּקִִים  ְ �פְּ עָָה  אַַרְְ�בָָּ תֵֵנוּּ  ָ פָָרָָשָׁ� �בְְּ יֵֵׁשׁ  הֵֵיכָָן  א. 
ה? אוֹֹתָָהּּ מִִ�לָָּ מִִים �בְְּ �יְְּ סְְ�תַַּ רְְצוּּפִִים הַַ�מִִּ

 14 מוֹֹפִִיעָָה  ה  ָ רָָשָׁ� ָ �פָּ �בַַּ סוּּק  ָ �פָּ אֵֵיזֶֶה  �בְְּ ב. 
עָָמִִים הָָאוֹֹת נ'? ְ �פְּ

לֹׁשׁ  ָ תֵֵנוּּ הָָאוֹֹת ס' שָׁ� ָ פָָרָָשָׁ� �בְְּ נִִמְְצֵֵאת  הֵֵיכָָן  ג. 

רְְצִִיפוּּת - ססס? עָָמִִים �בִִּ ְ �פְּ

תֵֵנוּּ הָָאֵֵבָָרִִים  ָ רָָשָׁ� ָ פְְסוּּקֵֵי �פָּ רִִים �בִִּ ד. הֵֵיכָָן מֻֻזְְ�כָָּ
וֹֹׁשׁן  לָָ ד.  ה  ֶ �פֶּ ג.  אֹֹזֶֶן  ב.  עַַיִִן  א.  אִִים:  הַַ�בָָּ
נִִים. ז. רֹֹאׁשׁ ח. יָָד ט. רֶֶגֶֶל י.   ָ ה. אַַף ו. �פָּ

כֶֶם? ֶ רְְסַַת רֶֶגֶֶל יא. שֶׁ� ַ �פַּ

ים יק וְְחַַ�כִִּ יַַ�נִִּ
ה ָ רָָשָׁ� ימוֹֹת מִִתּּוֹֹךְְ הַַ�פָָּ אֵֵלוֹֹת מַַחְְ�כִִּ ְ שְׁ�

וֹֹׁשׁ?  ין עַַל רֹֹא פִִ�לִִּ ה יְְהוּּדִִי הָָרוֹֹאֶֶה יְְהוּּדִִי אַַחֵֵר עִִם �תְְּ מָָה עוֹֹשֶׂ�ֶ א.
אֵֵלוֹֹת עֲֲמֻֻקּּוֹֹת? ְ וֹֹׁשׁאֵֵל שְׁ� ׁשׁ אֵֵינוֹֹ  ֵ אָָדָָם טִִ�פֵּ ֶ הֵֵיכָָן רוֹֹאִִים שֶׁ� ב.

לֵֵיל  לַַיִִם �בְְּ ָ ירוּּשָׁ� ם �בִִּ ֶ שֶׁ� כֵֵן וְְיָָרַַד �גֶֶּ �תָָּ �יִִּ ֶ תֵֵנוּּ שֶׁ� ָ פָָרָָשָׁ� הֵֵיכָָן רוֹֹאִִים �בְְּ ג.
סַַח? ֶ �פֶּ

העמודפתרונות בסוף מופיעות במדור התשובות 

שליח:
מה עשה הקב"ה בעצמו  א. 

ולא על ידי שליח?
פרעה  שלח  ומתי  ב. 

שליח?
מקיימים  מצוה  ואיזו  ג. 

על ידי שליח?
מצוה,  שהמחבב  ומנין  ד. 
בעצמו  זאת  עושה 

ובגופו?

ויסף דעת - ועסק במוצה פטרו מן המוצה
בפרשת שמות אנו לומדים שמשה נענש כשיצא לדרך ולא מל 
את אליעזר, כמו שכותב רש"י )ד, כד(: 'ויבקש המיתו - המלאך 
נענש  שנתרשל,  ועל  בנו,  אליעזר  את  מל  שלא  לפי  למשה, 
במצוה  עסוק  ההוא  בעת  היה  משה  הרי  להקשות,  ויש  מיתה'. 
כלל  והרי  ישראל,  את  לגאול  למצרים  ללכת  לו  ציוה  שהקב"ה 
נקוט בידינו 'העוסק במצוה, פטור מן המצוה', ואם כן היה פטור 

אז מלמול את אליעזר, ומדוע נענש?
שנשלחו  התשובות  אלפי  מתוך  נבחר  חלק  של  תקריצ  להלן 

למרעכת על ידי לומדי תרוה שבכתב:
עוסק  נקרא  היה  למצרים  בהליכה  עסוק  היה  כשמשה  אכן  א. 
למלון  בא  כאשר  רק  להמיתו,  המלאך  ביקש  לא  ואז  במצוה, 

והפסיק מההליכה שוב לא היה עוסק במצוה והיה צריך למול.
ב. אפילו אם נאמר שגם במלון היה נחשב כעוסק במצוה, אבל 
דעת כמה ראשונים )ראה תוס' סוכה כה.( דעוסק במצוה פטור מן 
המצוה רק כשאי אפשר לקיים שניהם, אבל כיון שבהיותו במלון 
היה יכול לקיים מילה, שוב לא היה שייך בזה 'עוסק במצוה פטור 

מן המצוה'.
אין פטור של עוסק במצוה  זמנו עכשיו  ג. במצוה עוברת אשר 
פטור מן המצוה, כמו שהעוסק במצוה אינו פטור ממצה בפסח 
שמיני  יום  אז(  )שהיה  עבר  שכבר  כיון  וכאן  בסוכות,  ומלולב 

ללידת אליעזר, היה זה מצוה שזמנו עכשיו.
במצוה  שהעוסק  זו  הלכה  נתחדשה  תורה  שניתנה  אחרי  רק  ד. 
פטור מן המצוה )כפי שדרשו חז"ל מהכתוב ובלכתך בדרך, בלכת 
דידך וכו'(, אבל לפני מתן תורה לא היה דין זה, וכיון שהתחייבו 
במצוה מילה מימי אברהם, לא היה שייך להיות פטור ממצוה זו 

בטענת עוסק במצוה.
חיוב  אבל  חיוב,  עליו  יחול  שלא  פטור  הוא  במצווה  העוסק  ה. 
שחל עליו תחילה אינו נפטר ממנו ע"י מצווה אחרת, וכאן יתכן 

שנתחייב למול בנו קודם ששלחו ה' לגאול את ישראל.
ו. מצות מילה היא מצוה חמורה שחייבים עליו כרת )וגם נכרתו 

עליה י"ג בריתות(, ואולי בזה אין הפטור של עוסק במצוה.
ולדעת  רק מצות עשה,  היה  ישראל  לגאול את  כיון שהציווי  ז. 

ולא תעשה,  נט.( בברית מילה איכא עשה  )סנהדרין  המהרש"ל 
עוסק  של  הפטור  בזה  ואין  ועשה  תעשה  לא  דוחה  עשה  ואין 

במצוה.
ח. כאן ברית מילה היה חלק משליחותו, כי ללא ברית מילה לא 
יכול לאכול קרבן פסח, ובזכות שתי מצוות הללו יצאו ממצרים.

חידוד בפרשה – עיקב אבינו:
היכן אנו מוצאים בפרשת שמות:

א. שהקב"ה חתם על הבכורה שקנה יעקב?
ב. שמשה רבינו למד הנהגה מסוימת מיעקב?

ג. שמשה מסר לישראל סימן שמסר להם יעקב?
ד. שנעשה למשה נס כמו יעקב?

ה. שיוסף היה רועה צאנו של יעקב?
תשובות:

א. רש"י שמות ד, כב: 'בני בכורי וכו' כאן חתם הקדוש ברוך הוא 
על מכירת הבכורה שלקח יעקב מעשו'.

ב. רש"י שמות ב, טו: 'למד מיעקב שנזדווג לו זווגו על הבאר'.
ג. רש"י שמות ג, יח: 'שכבר סימן זה מסור בידם מיעקב ומיוסף 

שבלשון זה הם נגאלים'.
יעקב, שהמים  'הכיר בו שהוא מזרעו של  כ:  ב,  ד. רש"י שמות 

עולים לקראתו'.
ה. רש"י שמות א, ה: 'הוא יוסף הרועה את צאן אביו'.

כמונח בקופסא – הבה נתחכמה:
בפרשת שמות אנו לומדים שפרעה אמר לעמו )שמות א, י( הָָבָָה 
מָָה לוֹֹ וגו'. באחת מפרשיות התורה כותב רש"י, שיתרו גם  נִִתְְחַַ�כְְּ
היה חלק מאותה עצה של 'הבה נתחכמה', והיה זה פלא ותמיהה 
כיצד בסוף זכה להתיישב באיתן ומעוז של ישראל. היכן הם דברי 

רש"י אלו?
תשובה:

אני  תמה   - מושבך  'איתן  כא:  כד,  במדבר  רש"י  בלק,  בפרשת 
לו  נתחכמה  הבה  בעצת  היית  עמי  אתה  הלא  לכך  זכית  מהיכן 

)שמות א, י(, ועתה נתישבת באיתן ומעוז של ישראל'.

מבט חדש על הפרשה 
אני רוצה להודות לכם בעיקר על המדור סיכום הפרשה המופיע בכל 
שבוע בתחילת הגיליון שלכם, ומאז פרשת בראשית לבש המדור פנים 
חדשות, עם ציון הרבה פרטים וידיעות על הפרשה שרש"י כותב והם 
או  סיכום  של  מיוחדת  משבצת  וכן  טובים,  וגם  לרבים  ידועים  אינם 
ידיעות מיוחדות. כל אלו מעניקים לי, ובוודאי לעוד רבים, מבט חדש 

על הפרשה ומאירים נקודות חדשות שלא שמנו לב אליהן. 

אמנם מגיל ילדות סיפרו לי את הפרשה, וגם למדתי חומש ורש"י, אבל 
בשבועות האחרונים אני מופתע לגלות שאני לא ממש מכיר את פרשיות 
השבוע. וכי חסרה הבנה נכונה יסודית של השתלשלות המאורעות, וכן 
הרבה פרטים משלימים המובלעים בתוך רש"י, היו נעלמים מידיעתי 
עד היום. זאת כמובן בנוסף לשאר המדורים המשובחים בעלון, אשר 
גורמים לי להיגרר אל לימוד מעמיק ויסודי, מרתק ומהנה, של הפרשה. 
וגם לאחר הלימוד כשאני קורא )וליתר דיוק: לומד!( את הגיליון, אני 
כל  ועל  כך  על  ידיכם  תחזקנה  הפרשה!  על  חדש  מבט  מגלה  עדיין 

פעולות המפעל הקדוש והנשגב לזיכוי הרבים.  
ל. י. מנדלבוים

חלק מסדר הוים 
אביע בזאת את תודתי העמוקה והכנה למערכת המופלאה של "תורה 
שבכתב". זה כבר השנה השנייה ברציפות שאני זוכה, בזכותכם, ללמוד 
הליווי  ומעמיק.  קבוע  מסודר,  באופן   – רש"י  עם  חומש  יום  בכל 
היומיומי שלכם, הסדר, הבהירות, והנגישות שאתם מעניקים ללימוד 
– כל אלו הפכו את התורה לחלק בלתי נפרד מחיי היום-יום שלי. אין 

ספק שיש לכם חלק חשוב בהחזקת התורה ובהפצתה.

יהי רצון שתזכו להמשיך בפועלכם החשוב, לזכות את הרבים ולהרבות 
תורה בישראל.

בהערכה, א. מ. רוזנברג, בני ברק

וזכים בהגרלות אברכים ותלמידי ישיבות גדולות
נבחנים קביעום - 100 ₪: הרב ויסף שלום - ירושלים | הרב שמחה בונים קרולנסקי - בית שמש | 
הרב משה קשת - בני ברק | סיכום וימי - 200 ₪: הרב בן ויצן ג'י - בני ברק, פוניבז' | הרב אברהם 
אלישיב - ירושלים, רצופות | הרב עיקב ברוד - טבריה | הרב אפירם למברגר - בית שמש | הרב 
משה מרדכי העכט - חיפה | הרב משה יהודה אזיינבך - מודיעין עילית, אוצר דעת | הרב אברהם 
דוד היימן - בית שמש | הרב עיקב מלכין - מודיעין עילית, זכרון יוסף | הבה"ח שלמה חיים ליונטל 
- ירושלים, עץ חיים דבאבוב | הרב מרדכי מארי - אלעד | הבה"ח אברהם שלום בלוך - בית שמש, 
בעלזא | הרב ישראל בנימין בורדר - אפרת | הרב אברהם ציחק כהן - ירושלים, אהבת עולם | הרב 
שמחה פלד - אשדוד, גור | הבה"ח רפאל כהן - אלעד, קול תורה | הרב אברהם שמחה בונים אלטר 
- ירושלים, פני מנחם | הרב ציחק זורנביום - בית שמש, באבוב | הרב יהודה מימון - בני ברק, ויזניץ 
| הרב יהודה קנר - בני ברק, קובנה סלבודקה | הרב ויסף זידי - אלעד | הבה"ח מרדכי סיימונס - 
מודיעין עילית, ברית יעקב | הרב משה הגר - ירושלים | הבה"ח שלמה כהנא - ירושלים, בית יוסף 
צבי דושינסקיא | הרב יהודה אירה ורתן - מודיעין עילית, אסוקי שמעתתא | הרב ויאל גנזל - בית 
שמש | הרב נפתלי כץ - ביתר עילית | הרב שמוען ורבין - ביתר עילית, צאנז | הרב ציחק הרשלר - 
ביתר עילית, אמשינוב | כמונח בקופסא - 150 ₪: הרב צבי מרגלוית - עמנואל, ברסלב | הרב הלל 
עמרם ורדירגס - נתיבות, בית משה וגבריאל | חידוד בפרשה - 100 ₪: הרב משה חיים ורטמן - בית 
שמש, פרושים | הרב בורך שטסמן - מודיעין עילית, עטרת שלמה | ויסיף דעת - 200 ₪: הרב דוד 
שלמה שרפי - בני ברק, אור התורה | הרב ריחמיאל ורטשטיין - ערד | מבחן גמרא - ש"ס ובלכתך 
בדרך: הרב יהודה שפיגל - בני ברק, מורשה ודעת | מבחן הפטרה - סט נ"ך: הרב דוד פלדמן - בית 
אברהם מארי  - צפת | הבה"ח  מרדכי שמואלס  150 ₪: הרב  כמונח בקופסא -   | שמש, זרע יעקב 

אריובך - ירושלים, בית מתתיהו | הרב אליהו פתאל - ירושלים 

וזכים בהגרלות תלמידי ישיבות קטנות יולדים
נבחנים קביעום - 50 ₪: הבה"ח בורך אשר מנטל - ירושלים, מעין התלמוד | סיכום וימי - 50 ₪: 
- בית שמש, טוב  דוד מנחם וזהר  יניק וחכים   | - ירושלים, אור שמואל  מרדכי ארנשטיין  הבה"ח 
ירושלים | יניק וחכים ויסף חיים חבה - ביתר עילית, אדרת אליהו | הבה"ח משה הכהן שבדורן - בני 
ברק, קהילות יעקב | יניק וחכים משה שבתאי - תל ציון, חניכי הישיבות | הבה"ח בורך מילר - בני 
ברק, דאראג | הבה"ח דן הולנד - ירושלים | הבה"ח שמוען אלתר - ביתר עילית, אמשינוב | הבה"ח 
עינקי אדלר - חיפה, סערט ויזניץ | הבה"ח עיקב רונר - ירושלים, חיי יצחק | יניק וחכים נתן צבי 
קסלר - ירושלים, חוות דעת | הבה"ח מנחם מינקוביץ - בני ברק, פוניבז לצעירים | יניק וחכים עיקב 
ישכר ברע כהן - בני ברק, נדבורנה | יניק וחכים נתנאל ירזוע - בני ברק, אמרי דוד | הבה"ח וינתן 
פרו - ביתר עילית, עטרת ראובן | הבה"ח משה יהודה לייב שפריא - ירושלים, קמניץ | הבה"ח משה 
שמואל גנרעיו - בני ברק, רוממות התורה | יניק וחכים שמוען בליעש - טבריה, תפארת טבריה | 
- גבע בנימין |  בניה שמוען אסייג  - בית שמש, בעלזא | יניק וחכים  שלום ויסף נחמן  יניק וחכים 
יניק וחכים ויסף רפאפרוט - ירושלים, מענה שמחה | יניק וחכים שעילה זורנברג - ירושלים, ערלוי | 
כמונח בקופסא - 50 ₪: יניק וחכים אפירם ליכטנשטיין - ביתר עילית, אור עולם | כמונח בקופסא - 
50 ₪: יניק וחכים שלמה מינצברג - בית שמש, אור המאיר | נבחנים שבייעום - 150 ₪: יניק וחכים 

ויסף חיים כהן - ירושלים, תורת העמק | הבה"ח אהרן קליין - ביתר עילית, טל תורה

שמות הזוכים בהגרלות בזכות התורה
בפרשת ויחי

תשובות למדירו 'קטן הוידע' ו'יניק וחכים': יניק וחכים: א. משוחח על הנס של יציאת מצרים, רש"י שמות יג, טז:'שהרואה אותם קשורים בין העינים יזכור 
הנס 'וידבר בו'. | ב. רש"י שמות יג, יד:  'זה תינוק טפש שאינו יודע להעמיק שאלתו'. | ג. רש"י שמות יב, מו: 'וללמד שאם התחילו והיו אוכלים בחצר וירדו 
ְבָנֵינוּ  �בְּ ִנְעָרֵינוּ וּבִזְקֵנֵינוּ נֵלֵךְ  �בִּ �ֶה  גשמים שלא יכנסו לבית'. | קטן הוידע:  | א. שמות יב, פסוקים מג-מו מסתיימים במילה 'בו'. | ב. שמות י, ט-י: וַ�יֹֹּאמֶר מֹשֶׁ
ְפִיךָ  �בְּ ְאָזְנֵי בִנְךָ || ג. יג, ט: תּוֹרַת ה'  �בְּ ֵין עֵינֶיךָ || ב. י, ב:  �בֵּ �כֹֹּתָה | ד. א. יג, טז: וּלְטוֹטָפֹת  �כִִּי חַג ה' לָנוּ.  | ג. שמות יב, לז: מֵרַעְמְסֵס סֻ �בְְּצֹאנֵנוּ וּבִבְקָרֵנוּ נֵלֵךְ  וּבִבְנוֹתֵנוּ 
ְיֶדְכֶם || ט.  יא, ח: וְכָל  �בְּ ֶלְכֶם  �קֶּ �כְְּרָעָיו || ח.  יב, יא: וּמַ וֹׁשׁ עַל  �פָָּנַי || ז.  יב, ט: רֹא �תֹֹּסֶף רְאוֹת  �בָָּחֳרִי אָף || ו. י, כח: אַל  �ֹנוֹ. || ה.  יא, ח:  �כֶֶּלֶב לְשֹׁ || ד.  יא, ז: לֹא יֶחֱרַץ 

�ִכְמָם. �פַַּרְסָה || יא.  יב, לד: עַל שִׁ ��ָאֵר  ְרַגְלֶיךָ. || י. י, כו: לֹא תִשָּׁ �בְּ �ֶר  הָעָם אֲשֶׁ

4433-0613-0131 | מאנגליה:   1518-9881-351 מארה"ב: 
| קו 'קול התורה' | מבחר שיעורים במגוון שפות  | אגף 'שיעורי תורה'  מכון הוצאה לאור 
וסגנונות | סיכומים ומבחנים | שעשועי תורה | הגרלות ופרסים | גיליון שבועי | ניוזלטר יומי

ts025002018@gmail.com :לפניות, תגובות והערות

 לרישום והצטרפות ל'תורה שבכתב':

02-500-2018 




