
 א. סעודת ירתו
חותן  יתרו,  לישראל,  שנעשו  הניסים  שמיעת  בעקבות 
משה, שעד עכשיו ישב בכבודו של עולם, עוזב את הכל 
השמם,  המדבר  אל  משה,  ובני  ציפורה  עם  יחד  ויוצא 

במטרה לקבל עליו עול תורה. 
וכל ישראל לקבל  יוצאים משה  בהתאם לבקשת יתרו, 

את  למשוך  רוצה  משה  פניו.  את 
לו  מספר  הוא  ולכן  לתורה,  לבו 
עד  במצרים  שעברו  התלאות  את 
על  לה'  משבח  יתרו  ה'.  שהצילם 
יתרו  קרבנות.  ומקריב  נפלאותיו 
בהשתתפות  סעודה  עורך  גם 
עומד  ומשה  ישראל,  וחכמי  זקני 

ומשמש לפניהם.

ב. 78,600 דיינים!
אחר  הכיפורים,  יום  למחרת  מיד 
התורה,  עם  מהשמים  ירד  שמשה 
העם,  את  לשפוט  התחיל  הוא 
וכל  כמלך,  לבדו  יושב  כשהוא 
יתרו  עומדים.  למשפט  הבאים 
עליו  כבד  שהמשא  למשה  טוען 
והוא  מחולשה,  לנבול  עלול  והוא 
ה'  בעצת  שישאל  למשה,  מציע 
שרי  למנות  הסכמתו  את  ויקבל 
אלפים, שרי מאות, שרי חמישים, 
כל  ישפטו  אלו  כל  עשרות,  ושרי 
יביאו  גדול  דבר  ואילו  קטן,  דבר 

אל משה.
משה מקבל את עצתו, וממנה בסך 
הכל 78,600 דיינים. ובהמשך חוזר 

יתרו לארצו לגייר את משפחתו.

ג. תשובה ואחדות
יציאת  שלאחר  סיון  חודש  בראש 
למדבר  ישראל  הגיעו  מצרים, 
מתוך  הר-סיני  נגד  וחנו  סיני, 
למחרת  הלבבות.  ואחדות  תשובה 
בהשכמה של יום ב' סיון עלה משה 
קשים  דברים  לו  מסר  וה'  להר, 

לומר לישראל ודברים רכים לנשים. בדבריו הזכיר שה' 
יקבלו  הם  ואם  גוזליו,  הנושא  כנשר  ממצרים  הוציאם 
ה'  לפני  חביבים  ויהיו  להם,  יערב  התורה  את  עליהם 

רים ועם קדוש. כאוצר יקר, ויהיו ממלכת שָׂ�ָ
כשישראל מבקשים לשמוע תורה מפי הגבורה ולא מפי 
שליח, נאמר להם להתכונן בשלשת ימי פרישה, והם גם 

מוזהרים שלא להתקרב להר סיני.

ד. שמים כמעצים
מצע  כמו  ההר  על  השמים  ירדו  התורה  קבלת  ביום 
ואש, בשילוב קולות  ועשן  כוסה בענן  וההר  על מיטה, 

וברקים וקול שופר ההולך וגובר. הקב"ה הקדים לצאת 
לקראתם כחתן לקראת כלה, ואף תלש את ההר ממקומו 

וכפה אותו עליהם להכריחם לקבל התורה. 
לפני תחילת אמירת הדברות הוזהרו בשנית שלא לפרוץ 
יעמוד  ואהרן  להר,  יעלה  משה  רק  ההר,  גבולות  את 
ושאר  לעצמם,  במחיצה  והבכורות  לעצמו,  במחיצה 

ישראל לעצמם.

ה. רפואת החולים
את עשרת הדברות דיבר ה' בדיבור 
דיבור  כל  פירש  ךכ  ואחר  אחד, 
בנפרד. בני ישראל ראו באוויר את 
קולות הדיבור, ועל כל מצות-עשה 
ענו:  לא-תעשה  ועל  'הן',  ענו: 
'לאו'. במעמד זה התרפאו החולים, 

העיוורים, החירשים, והאילמים.
הדברות  שתי  שמיעת  עם 
נבהלו  הגבורה,  מפי  הראשונות 
מיל.   12 לאחוריהם  וחזרו  ישראל 
כשהחזירו אותם המלאכים, ביקשו 
מפי  הדברות  שאר  את  לשמוע 
מתוך   – דיבר  משה  ואכן  משה, 
מחיצת חושך ענן וערפל, וה' סייע 

לו שקולו יישמע.
את  כוללות  הדברות  עשרת 
האמונה בה' אחד וקבלת מלכותו; 
איסור שבועת  זרה;  עבודה  איסור 
שווא; שביתת וזכירת שבת; כיבוד 
הורים; איסור רציחה; איסור אשת 
שקר;  עדות  נפשות;  גניבת  איש; 

לא תחמוד.

ו. כרובים מכסף
ישראל  הצטוו  תורה  מתן  לאחר 
כדמות  צורות  לעשות  שלא 
לעשות  לא  במרום;  השמשים 
כרובים במקדש מכסף; לא לעשות 

כרובים בבתי כנסיות. 
א.  במזבח:  הלכות  כמה  הצטוו  כן 
לבנותו על האדמה ולמלאותו עפר. ב. לא לסתת אבניו 

בברזל. ג. לא לעלות במדרגות למזבח.

נושאי הפרשה:
נִִים  יָּ�ָ הַַדַּ�ַ י  ּוּּנּ מִִ עֲֲצַַת   • ר  דְְבָּ�ָ לַַמִּ�ִ יִִתְְרוֹֹ  יאַַת  בִּ�ִ
לַַת  קַַבָּ�ָ מַַעֲֲמַַד   • וֹֹּתּרָָה  הַַ לַַת  לְְקַַבָּ�ָ הֲֲכָָנָָה   •
ת  יַּ�ַ עֲֲשִׂ�ִ ר  ּוּּסּ אִִ  • רוֹֹת  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ רֶֶת  עֲֲשֶׂ�ֶ  • וֹֹּתּרָָה  הַַ

חַַ. ת מִִזְְבֵּ�ֵ נִִיַּ�ַ רוֹֹת • הִִלְְוֹֹכת בְּ�ְ צּוּ

ר,  דְְבָּ�ָ יעַַ לַַמִּ�ִ הִִגִּ�ִ ֶ ל יִִתְְוֹֹר שֶׁ� ֶ מוֹֹ שֶׁ� ְ ה נִִקְְרֵֵאת עַַל שְׁ� ָ רָָשָׁ� ָ הַַפָּ�
ה  ָ רָָשָׁ� ָ הַַפָּ� אָָר  ְ שְׁ� רָָאֵֵל.  לְְיִִשְׂ�ְ נִִים  יָּ�ָ דַּ�ַ ּוּּנּ  הִִתְְמַַ בַַּוּעֲֲצָָוֹֹת 
בְְּוּמַַעֲֲמַַד   וֹֹּתּרָָה,  הַַ לַַת  לְְקַַבָּ�ָ הַַהֲֲכָָנָָה  סֵֵדֶֶר  בְּ�ְ וֹֹעסֶֶקֶֶת 
י  ִ מִִפִּ� וֹֹּתּרָָה   ל  לְְקַַבֵּ�ֵ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ זָָכּוּ  וֹֹּבּ   וֹֹּתּרָָה,  הַַ לַַת  קַַבָּ�ָ

. הֲֲֹנִִים וְְגוֹֹי קָָדוֹֹׁשׁ רָָּוּה וְְלַַהֲֲפֹךְְֹ לְְמַַמְְלֶֶכֶֶת כֹּ� ב הַַגְּ�ְ

הפצת ועידוד לימוד התורה הקדושה עם פירוש רש"י

א י מ ש ד א  ת ע י י ס ב

קַַבָָּלַַת הַַתּוֹרָָה וּמִִנּוּי דַַּיָָּנֵֵי יִִשְְׂרָָאֵֵל

רבינו החזון איש זי"ע אמר: 'חומש עם רש"י, הוא סגולה ליראת שמים, לאמונה טהורה, וגם דרכי חינוך והליכות חיים יכולים ללמוד מלימוד 
חומש ורש"י'.

 פנינים מאיריםפרד"ס התורה
לשולחן השבת

בפרשתנו לומדים אנו על מעמד קבלת התורה 
בו נגלה ה' לבני ישראל בערפלי טוהר. לפיךכ 
תיקנו להפטיר בספר ישעיהו בהפטרת 'בשנת 
מות המלך עוזיהו', בו מתואר מראה כבוד ה' 

ומלאכיו המקדישים בקול רעש גדול.

התורה וההפטרה

דרכי חינוך והליכות חייםחיים של תורה

פרשת יתרו גיליון ק"ז - שנה ג׳ | שבט תשפ"ופרשת בראשית

  יו"ל ע"י קרן תרי"ג לזיכוי הרבים
לטובת נשמת הרבני הנגיד הנכבד

הרה"ח ר' אריה )לייבל(
בהרה"ח ר' יונה רובין ז"ל

פשט
המעשה ולא היאש

כִִּי יִִהְְיֶֶה לָָהֶֶם דָָּבָָר בָָּא אֵֵלַַי )שמות יח, טז(
א אֵֵלַַי, מדוע נאמר בלשון יחיד  בָָר בָּ�ָ י יִִהְְיֶֶה לָָהֶֶם דָּ�ָ המפרשים מדקדקים בלשון הכתוב כִּ�ִ
אִִים' אלי, שהרי מדובר בשני בעלי דין. א' אֵֵלַַי, ולכאורה היה ראוי לומר בלשון רבים 'בָּ�ָ 'בָּ�ָ
ה'משך חכמה' זי"ע מבאר את פשט הכתוב, שכאשר באו שני אנשים לדין אצל משה, 
הוא התייחס אל עצם הנידון וגוף המעשה, ללא כל התייחסות לזהותם של השואלים. 
א אֵֵלַַי' – המעשה בא אלי, ולא האנשים.  בָָר, אני דן אותם באופן של 'בָּ�ָ י יִִהְְיֶֶה לָָהֶֶם דָּ�ָ כִּ�ִ

רמז
מ"י חכ"ם – יתרו!

וַַיֹּמֶֶאר יִִתְְרוֹ בָָּרוּךְ ה' אֲֲשֶֶׁר הִִצִִּיל אֶֶתְְכֶֶם וגו' עַַתָָּה יָָדַַעְְתִִּי כִִּי גָָדוֹל ה' מִִכָָּל הָָאֱֱלֹהִִים 
וגו' )שמות יח, יא(

מָָר  ְ רמז יקר כותב ה'תחם-סופר' זי"ע על הפסוק בספר תהלים )קז, מג( מִִי חָָכָָם וְְיִִ�שְׁ
וֹֹּבּנְְנּוּ חַַסְְדֵֵי ה', שהכתוב רומז על יתרו שהתבונן בחסדי ה' כששמע קריעת ים  ה וְְיִִתְְ אֵֵלֶּ�ֶ
סוף ומלחמת עמלק, ואמר 'עתה ידעתי כי גדול ה'', ונרמז בתיבות 'מִִי חָָכָָם' – ראשי 

תיבות: י'תרו כ'הן מ'דין ח'ותן מ'שה! 

דרוש
עד היכן כביוד בא

הָָאֲֲדָָמָָה אֲֲשֶֶׁר ה' אֱֱלֹקֶֶיךָ נֹתֵֵֹן לָָךְ  יָָמֶֶיךָ עַַל  יַַאֲֲרִִכוּן  לְְמַַעַַן  וְְאֶֶת אִִמֶֶּךָ  אָָבִִיךָ  כַַּבֵֵּד אֶֶת 
)שמות כ, יב(

רבה של צ'פרו במרוקו, הגה"ק רבי עמור אביטבול זי"ע כותב בספרו 'עומר התנופה' 
לדרוש את הכתוב, על פי המסופר בגמרא )קידושין לב, ב( שלרבי טרפון היתה אמא 
זקנה, שבכל פעם שהיתה רוצה לעלות על מיטתה, או לרדת מהמיטה, היה רבי טרפון 
מתכופף, והיא עלתה על גבו. אמרו לו חכמים, עדיין לא הגעת לחצי מהכיבוד שחייבה 
התורה. שהרי, כלום זרקה ארנקי בפניך לים ולא הכלמת אותה?! עוד מביאים שם 
התוספות בשם הירושלמי, שפעם אחת איבדה אמו של טרפון את נעליה בחצר, והניח 

ר' טרפון ידו תחת רגליה, והיתה דורסת על ידיו.
את  לכבד  צריך  היכן  ועד  יָָמֶֶיךָָ,  ן  יַַאֲֲרִִכּוּ לְְמַַעַַן  ךָָ  אִִמֶּ�ֶ וְְאֶֶת  אָָבִִיךָָ  אֶֶת  ד  בֵּ�ֵ כַּ�ַ שנאמר,  זהו 
הוריו - עַַל הָָאֲֲדָָמָָה, כלומר שיכפוף גופו עד האדמה, כדי שאימו תעלה עליו להגיע 
ר ה' אֱֱלֹקֶֶֹיךָָ נֹתֵֵֹן לָָךְְ - כל  ֶ למיטתה, או שהיא תדרוך על כפות ידיו, ולא עוד אלא - אֲֲשֶׁ�

הממון אשר ה' נותן לך, תכבד אותה, ואפילו אם היא תזרוק ארנק לים!

סוד
השבת - מתפילות מיות החול

בִִעִִיי שַַׁבָָּת לַַה' אֱֱלֹקֶֶיךָ )שמות כ, ט-י( שֵֵׁשֶֶׁת יָָמִִים תַַּעֲֲבֹדֹ וְְעָָשִִׂתָָי כָָּל מְְלַַכְְאתֶֶּךָ, וְְיוֹם הַַשְּׁ�ְ
ימי המעשה,  נעשית מששת  זי"ע, שהשבת  מרדכי מטשרענוביל  רבי  הרה"ק  אמר 
דהיינו ארבע שעות שבכל יום, ומהם נעשים עשרים וארבע שעות של שבת. ארבע 
השעות שבכל יום, הם שלש שעות לתפילות שחרית מנחה ומעריב, כל תפילה שעה 
אחת )ברכות ל, ב(. והשעה הרביעית היא שעה של חשבון הנפש בכל יום, ךכ שיש בכל 
יום ארבע שעות שהם קודש לה', ושעות אלו מששת ימי המעשה מצטרפים ונעשים 

מהם כ"ד שעות של יום שבת קודש.
כעין זה כתב בספה"ק 'מאור ושמש' )פרשת בא(, שיש בכל יום שלש תפילות, כל 
תפילה שעה, ועוד זמן קצר שצריך אדם לשהות קודם התפילה ולאחריו )מג"א סי' 
צג, א(, ךכ שיש בכל יום עוד שעה עבור ךכ ]והיינו כעשר דקות לפני כל תפילה ועשר 

דקות אחרי התפילה, ויחד הרי זה שעה[.

סדר הימים שלפני קבלת התורה
כמבואר ברש"י בפרשתנו ובפרשת משפטים

 א' סיון 
בני ישראל מגיעים למדבר סיני

וחונים אל מול ההר

 ב' סיון
 משה עולה להר,

 שם אמר ה' שישראל יקבלו התורה
ויהיו חביבים אצלו. 

 בני ישראל שומעים את הדברים
מפי משה ומכריזים: 'נעשה!'

 ג' סיון
משה עולה להר למסור לה' את תשובת 

 העם. ה' מודיע שרק משה ישמע
 תורה מפי הגבורה.  משה מוסר

 את הדברים לעם, ועונים שרצונם
לשמוע בעצמם מפי ה'

 ד' סיון
 משה עולה להר ומוסר לה'

את תשובת העם, וה' עונה שחובתם 
להתכונן שלשה ימים: ד', ה', ו' בסיון, 

 ובו' בסיון יקבלו התורה
)ויש שיטה שהוסיף משה יום אחד(.

 ביום זה כתב משה את חומש בראשית 
 וחומש שמות עד מתן תורה,

ומצוות שהצטוו במרה. 

ה' סיון
משה בנה 12 מזבחות, הקריב קרבנות, 
וזרק חצי הדם על ישראל שגם טבלו, 
ומשה קרא באזנם את הספר שכתב 
אתמול, והם אמרו: 'נעשה ונשמע!'



לפני מעמד קבלת התורה אמר השי"ת לבני ישראל שאם ישמרו 
הֲֲֹנִִים. את המשמעות של  את מצוות התורה, הם יהיו מַַמְְלֶֶכֶֶת כֹּ�

'ממלכת כהנים' ביארו המפרשים בכמה אופנים: 
רים', דהיינו שבני ישראל  'שָׂ�ָ לדעת רש"י: 'כהנים' פירושו  א. 

יהיו כולם שרים ומושלים. 
'משרתים',  פירושו  'כהנים'  והרמב"ן:  האבן-עזרא  לדעת  ב. 

דהיינו שהם ישרתו את השי"ת בקיום המצוות. 
ג. רבי אברהם בן הרמב"ם פירש בשם אביו הרמב"ם, ש'כהן' 
יהיו  ישראל  ובני  היינו מנהיג העדה שכולם עושים כמעשיו, 

'ממלכת כהנים', שכל הגוים ינהגו כמותם. 
ד. בתרגום יונתן ותרגום ירושלמי פירשו שהתיבות 'ממלכת-
כהנים', אינו ענין אחד שכולם יהיו ממלכה-של-כהנים, אלא 
הם שני עניינים, דהיינו שיהיו בקרב ישראל 'מלכים', וגם יהיו 

בהם 'כהנים'. 
כהנים  כולם  היו  ישראל  זכו  שאילו  כתב,  הטורים  בעל  ה. 

גדולים. ולעתיד לבא יהיו כולם כהנים גדולים.

כשאומרים בימינו את המילה 'סגולה', מבין כל אחד שהכוונה 
הטבע,  בדרך  מובן  ובלתי  רוחני  באופן  הפועל  מסוים  דבר  על 

ומשתמשים בו כשזקוקים לישועה למעלה מדרך הטבע.
אולם בלשון התורה יש משמעות שונה למילה זו, כפי שאמר 
התורה  את  ישמרו  שאם  התורה  קבלת  לפני  לישראל  הקב"ה 
ים, ורש"י מפרש: 'סגולה' - אורצ  ל הָָעַַמִּ�ִ ה' מִִכָּ�ָ הם יהיו לו 'סְְגֻֻלָּ�ָ
חביב, כמו )קהלת ב, ח( וסגולת מלכים, דהיינו כלי יקר ואבנים 
טובות שהמלכים גונזים אותם. ךכ אתם תהיו לי סגולה משאר 

אומות. וכן תרגם אונקלוס 'חביבין'. 
ואילו באבן עזרא פירש קצת באופן אחר: 'סגולה - דבר נכבד 
ונחמד, ולא ימצא אחר כמוהו', וכעין זה ברמב"ן: 'סגלה - דבר 
נחמד לא ימסרנו המלך ביד אחר'. פירוש נוסף כותב הרמב"ן: 
וז"ל:  והקבלה'  ב'הכתב  כתב  וכן  'דבקות',  פירושה:  ש'סגולה' 

'עיקר המכוון במלת סגולה, דבקות האהבה והחביבות'.

יש  בהם  פסוקים  בהרבה  יבחין  המנוקדים  בחומשים  המעיין 
לפעמים 'מקף' המחבר שתי מילים כאילו הם מילה אחת ארוכה 
ם(. במקרים כאלו יופיע 'טעם' נגינת המקרא על המילה  )יִִפְְרָָץ-בָּ�ָ

השניה, ולא על המילה הראשונה.
לומדי פרשת השבוע עם פירוש רש"י בעיון, יגלו כי לכל 'מקף' 
כזה יש השלכות שונות על צורת הקריאה והניקוד, שכן 'מקפים' 
אלו נמסרו על פי בעלי המסורה אשר מסרו את מסורת הניקוד 

והקריאה.
דומה,  מילה  מופיעה  בהם  פסוקים  שני  מוצאים  אנו  בפרשתנו 
ים אֶֶל ה'  ִ �שִׁ גָּ�ָ הֲֲֹנִִים הַַנִּ�ִ אך בניקוד שונה. בפסוק כ"ב כתוב: וְְגַַם הַַכֹּ�
יֶֶהֶֶרְְסּוּ  אַַל  כתוב:  כ"ד  בפסוק  ואילו  ה'.  הֶֶם  בָּ�ָ יִִפְְרֹץֹ  ן  ֶ פֶּ� שּׁׁוּ  יִִתְְקַַדָּ�ָ

ם.  ן יִִפְְרָָץ-בָּ�ָ ֶ לַַעֲֲלֹתֹ אֶֶל ה' פֶּ�
רש"י עומד על שינוי הניקוד, שבפסוק הראשון הניקוד של האות 
ר' הוא חול"ם - יִִפְְרֹץֹ. בעוד בפסוק השני הניקוד הוא קמ"ץ – 
יִִפְְרָָץ. מסביר רש"י, שבאמת לשני המילים יש משמעות אחת, 
משם  קמ"ץ,  ניקוד  יש  השני  שבפסוק  והסיבה  'יפעוֹֹל',  מלשון 
שיש חיבור 'מקף' בין שני המילים 'יפרץ-בם', וכל תיבה שמנוקדת 
בחול"ם ]ובלשון רש"י: מלאפו"ם[, כאשר היא מחוברת במקף 

אל המילה שאחריה, משתנה הניקוד מחול"ם לפת"ח.
שתי  שכאשר  דכיא(,  )מירא  המפרשים  כותבים  הסבר  תוספת 
קצת  נקראת  הראשונה  התיבה  אזי  במקף,  מחוברות  התיבות 
ניקוד מודגש  ניקוד חול"ם שהוא  בו  אין  ולכן  ובחטף,  בהבלעה 

וחזק, אלא ניקוד קמ"ץ שהוא ניקוד הנחטף יותר.

 השבת של הקבלן ביפו
סיפר כ"ק מרן הגה"צ רבי יעקב מאיר שכטר שליט"א, סיפור 
יפו  מתושבי  היה  אביו  אשר  נאמן,  חכם  מתלמיד  ששמע 
ולפרנסתו שימש כקבלן בנייה. בימים ההם הוא עמד לקראת 
בניית עשרה בניינים באחת הערים החדשות, ולשם ךכ הוא 

הזמין חביות ענקיות של מלט עבור הבנייה. 
המלט  חביות  כאשר  הקיץ,  בתחילת  הימים  באחד  זה  היה 
פתוחות  הושארו  שם  הבנייה,  אתר  אל  שבת  בערב  הגיעו 
והנה  השבת.  לאחר  בהם  להשתמש  במטרה  מכסה,  ללא 
בהגיע סמוך לכניסת השבת, כאשר הקבלן כבר ישב בביתו 
ביפו, וגם כל הפועלים היהודים חזרו לביתם, התקדרו לפתע 
השמים בעבים, והיה ברור כי בכל רגע עלולים לרדת גשמי 
זלעפות שעלולים לקלקל את כל המלט. הפסד כספי עצום!
מיד הופיעו כמה מפועליו אל ביתו, והציעו כי למען הצלת 
ממונו הם ייסעו לאתר הבנייה, עם עגלות טעונות קרשים, 
ירא  שהיה  הקבלן  אולם  החביות,  את  לכסות  יוכלו  בהם 
ח"ו,  כרוכה בחילול שבת  כזו תהיה  נסיעה  כי  וידע  שמים, 
ואני  ענה: אינני מוכר את השבת תמורת כל הון שבעולם, 

מזהיר ששום יהודי לא יחלל שבת עבורי. 
ברור  והיה  בארץ,  עזים  גשמים  ירדו  אכן  שבת  ליל  באותו 
שהמלט היקר בוודאי התקלקל. אולם אותו יהודי ערך את 
שולחן השבת שלו בפנים צוהלות, שר את הזמירות, ואחרי 
הסעודה למד חומש ורש"י כהרגלו, כאילו שום דבר לא קרה, 

כשהוא מקיים בעצמו 'כאילו כל מלאכתך עשויה'. 
רק במוצאי שבת לאחר שהבדיל על הכוס, החליט לנסוע אל 
אתר הבנייה לראות את הנזקים, אך לתדהמתו גילה כי כל 
חביות המלט שלו מכוסות היטב בקרשים כראוי וכיאות, ולא 

נגרם להם כל נזק!

לאחר מכן נודע, שאנשי חברת 'סולל בונה', אשר בנו בניינים 
מלט,  של  חביות  הגיעו  אליהם  ואף  בעיר,  אחרת  בשכונה 
בחשכת  אך  לכסות את המלט שלהם,  אנשיהם  שלחו את 
הלילה הגיעו הפועלים שלהם בטעות לשטח הבניה השייך 
ליהודי זה, וכיסו את החביות שהיו שייכות לו, במקום לכסות 

את החביות של חברת סולל בונה, וךכ ניצל כל רכושו... 

להקדים את הרוגע
זי"ע הי"ד  'קדושת ציון' מבאבוב  כאשר שהה הגה"ק בעל 
בעיר 'קרעניץ', היה מקבל את השבת בשעה מוקדמת מאד, 
מהחובות  וטרדות  בדאגות  עמוס  והוא  היות  טעמו:  וביאר 
שהצטברו מניהול רשת הישיבות שלו, חובות שהטרידו מאד 
את נפשו, על כן הוא מקבל את השבת בשעה מוקדמת, כי 
כאשר בא יום השבת צריך יהודי להסיח דעת מכל הטרדות 
והדאגות, ולחשוב כאילו כל מלאכתך עשויה, ועל ידי שהוא 
דאגות  בלי  שעות  עוד  מרוויח  הוא  שבת  לקבל  מקדים 

וטרדות!

נס שיש שבת
גדליה אהרן קעניג זצ"ל, רבה  מעין זה התבטא הגה"צ רבי 
של קהילת ברסלב בצפת, אשר נשא על שכמו עול כבד של 
חובות כספיים להקמת מוסדותיו. בשיעור שמסר פעם בליל 
שבת קודש נענה ואמר לשומעי לקחו: יש לנו נס שהקב"ה 
נתן לנו את יום שבת קודש, כי לולא זאת, מי יודע אם היה 
אפשר לנו לסבול את הצער ועוגמת הנפש ברצף אחד ארוך 
בלי הפסק, אבל כעת כשיש כל שבוע יום שבת, הרי בהכרח 
עשויה',  מלאכתו  כל  'כאילו  ולחשוב  הדאגה  את  להפסיק 
ומאחר שפעם בשבוע מפסיקים מלחשוב על הדאגות, כבר 

יותר קל לשאת את המשא. נס שיש לנו שבת!---

מלמד אותנו רבינו רש"י הקדוש: בכל שבוע, בהגיע יום השבת, 
כלל  להרהר  ולא  וטרדה,  דאגה  כל  מלבו  לסלק  יהודי  צריך 
בעיסוקיו, אלא לצייר בדמיונו כאילו כל עסקיו מסודרים, ואין לו 
שום ענין בעולם שהוא צריך לסדר ולפעול, ךכ שלא נותר לו אלא 
ותפילה,  לה', לעסוק בתורה  כולו קודש  יום השבת,  לקדש את 

להתענג על ה', להללו ולשבחו ולספר הודו. 

הכרת והבנת לב לדעת
מושג בתורה

הבנת מילה עיניים לראות
אחת בתורה

כללי רש״י הק׳ אזניים לשמוע
בדקדוק הלשון

פניני מוסר, חכמה, וחיזוק, מתוך פסוקי הפרשה

לָָדַַעַַת חָָכְְמָָה וּּמוּּסָָר לְְהָָבִִין 

הפרשה ולקחה מאוצרם בדרך התורה
של גדולי הדורות

מלאכתך עשויה
ךָָ,  מְְלַַאכְְתֶּ�ֶ ל  כָּ�ָ יתָָ  וְְעָָשִׂ�ִ עֲֲבֹֹד  תַּ�ַ יָָמִִים  ת  ֶ שֶׁ� ֵ שֵׁ�
ת לַַה' אֱֱלֹקֶֶֹיךָָ )שמות כ, ט-י(  בָּ�ָ ַ בִִיעִִי שַׁ� ְ � וְְיוֹֹם הַַשְּׁ�
ת, יְְהֵֵא  בָּ�ָ ַ בֹֹא �שַׁ תָּ�ָ ֶ �שֶּׁ ךָָ - כְּ� ל מְְלַַאכְְתֶּ�ֶ יתָָ כָּ�ָ וְְעָָשִׂ�ִ
ֹא  לֹּ� ֶ �שֶׁ יָָּוּׂשׂה,   עֲֲ ךָָ  מְְלַַאכְְתֶּ�ֶ ל  כָּ�ָ אִִילּוּ  כְּ�ְ בְְעֵֵינֶֶיךָָ 

תְְהַַרְְהֵֵר אַַחַַר מְְלָָאכָָה )רש"י(

ים )שמות יט, ה( ל הָָעַַמִּ�ִ ה מִִכָּ�ָ וִִהְְיִִיתֶֶם לִִי סְְגֻֻלָּ�ָ

הֲֲֹנִִים )שמות יט, ו(  הְְיּוּ לִִי מַַמְְלֶֶכֶֶת כֹּ� ם תִּ�ִ וְְאַַתֶּ�ֶ

ה סְְגֻֻלָּ�ָ

ֹהֲֲנִִים מַַמְְלֶֶכֶֶת כֹּ�

לא כל אחד זוכה להיות 'איש'
אֲֲלּוּ אִִיׁשׁ  ְ שְׁ� ק לוֹֹ וַַיִּ�ִ ַ � שַּׁ� ּוּח וַַיִּ�ִ תַּ�ַ ְ שְׁ� ה לִִקְְרַַאת חֹתְְֹנוֹֹ וַַיִּ�ִ ֶ צֵֵא מֹשֶֹׁ� וַַיֵּ�ֵ

לוֹֹם )שמות יח, ז( ָ לְְרֵֵעֵֵהּוּ לְְשָׁ�
א  הּוּ ֶ �שֶׁ כְּ�ְ לְְמִִי,  חֲֲוָָה  תַּ�ַ ְ הִִ�שְׁ מִִי  יוֹֹדֵֵעַַ  'אֵֵינִִי 
י אִִישׁׁ, זֶֶה  רּוּ , מִִי הַַקָּ�ָ אוֹֹמֵֵר אִִישׁׁ לְְרֵֵעֵֵהּוּ
וְְהָָאִִישׁׁ  ג(  יב,  )במדבר  אֱֱמַַר  נֶּ�ֶ ֶ �שֶׁ ה,  ֶ מֹֹ�שֶׁ

ה' )רש"י(. ֶ מֹֹ�שֶׁ

הישיבה  ראש  מרן  אמר 
עלינו  זי"ע:  שך  הגראמ"מ 
המסר  את  להפנים  להתעורר 
הנה  אלו:  העולה מדברי רש"י 
אדם  כל  על  לומר  רגילים  אנו 
'איש',  שהוא  מכירים  שאנו 
אך האמת יכולה להיות שהוא 
"איש",  כלל לתואר  ראוי  אינו 
הראוי  'מי  כאן  רש"י  וכדברי 
איש? – זה משה!', משה אכן 
ראוי להיקרא איש! אבל אין זה 
תואר המובן מאליו שכל אחד 

יכול להתהדר בו...

שמתעי קולות חזקים יורת
פָָֹר חָָזָָק מְְאֹדֹ  בֵֵד עַַל הָָהָָר וְְקֹלֹ שֹׁ� בְְּוּרָָקִִים וְְעָָנָָן כָּ�ָ וַַיְְהִִי קֹלֹֹתֹ 

)שמות יט, טז( 

הרוסית  הבולשת  אנשי  פעם  עצרו  ברוסיה,  מגוריו  בימי 
זי"ע, אשר טפלו עליו  יחזקאל אברמסקי  רבי  את הגאון 

את  להפיל  חתרנית  בפעילות  השתתף  כאילו  האשמות 
השלטון ברוסיה.

פעם  הסתער  אותו,  חקרו  שהם  החקירות  אחת  במהלך 
איומות  בשאגות  החוקר  לעברו 
אולם  מבהילות.  קולות  ובקולי 
קור  את  איבד  לא  יחזקאל  רבי 
בשלוה  לצעקותיו  והקשיב  רוחו 
גמורה. מנוחת הנפש שלו הוציאה 
את הרוסי מכליו והוא שאל: כיצד 
יתכן שהגערות שלי אינן מבהילות 
יחזקאל:  רבי  לו  ענה  אותך? 
יותר  חזקים  קולות  שמעתי  כבר 
ושאל:  החוקר  השתומם  מאלו... 
עליך  נתן  מהחוקרים  מי  אימתי? 
באה  וכאן  ממני?  יותר  בקולו 
התכוונתי  המפתיעה:  תשובתו 
לקולות ששמעו אזנינו בהר סיני, 
קול ה' בכח, הקולות הרמים ההם 
משתיקים בקרבי כל קול אחר!...

תוכו כברו
וְְא )כ, ז( ָ � ם ה' אֱֱלֹקֶֶֹיךָָ לַַשָּׁ� ֵ א אֶֶת שֵׁ� ָ לֹאֹ תִִשָּׂ��

על  הק'  החיים  האור  כותב  כליות  וחודר  נוקב  פירוש 
וְְא - אל תישא  ָ � ם ה' אֱֱלֹקֶֶֹיךָָ לַַ�שָּׁ ֵ א אֶֶת �שֵׁ ָ פסוק זה: לֹאֹ תִִשָּׂ��
עליך את שם ה' בצורה מזויפת של שווא ושקר, כלומר: 
וירא  ה'  ועובד  כצדיק  הבריות  בעיני  עצמך  תראה  אל 

שמים, יותר ממה שהנך באמת!

אין 'ילד שני'!

אֲֲשֶֶׁר שֵֵׁם הָָאֶֶחָָד גֵֵּרְְשֹׁםֹ וגו' וְְשֵֵׁם 
הָָאֶֶחָָד אֱֱלִִעֶֶיזֶֶר )יח, ג-ד( 

מדוע נאמר על שניהם 'האחד'? לכאורה 
צריך היה הכתוב לומר 'שם האחד 

גרשום ושם 'השינ' אליעזר'.
ללמדנו, שלעולם אין לו לאדם "ילד 

שינ", אלא עלינו להתייחס אל כל אחד 
ואחד מילדינו כאילו הוא "הילד האחד". 

כי כל ילד הוא יחיד ומיוחד, בעל 
הכוחות המיוחדים לו, והתפקיד 

המיוחד רק לו!
)הגרי''צ הלוי דינר זצ"ל, מקדש הלוי(

וְְהָָעָָם אַַל יֶֶהֶֶרְְסּוּ לַַעֲֲלֹתֹ אֶֶל 
ם )שמות יט, כד( ן יִִפְְרָָץ-בָּ�ָ ֶ ה' פֶּ�

יִִפְְרֹֹץ או יִִפְְרָָץ



'אילו קרבנו לפני הר סיני ולא נתן לנו את 
בהגדה  אומרים  אנו   – דיינו!'   – התורה 
בפיוט בליל התקדש חג הפסח, ממנו אנו 
ההתקרבות  עצם  חשיבות  על  לומדים 
לא  אם  אפילו  ההם,  בימים  סיני  הר  אל 

קיבלנו את התורה.
לנו  אין  סיני?  הר  אותו  שוכן  היכן  אולם 
שכן  זו,  לשאלה  וברורה  מוחצת  תשובה 
חכמינו ז"ל לא מסרו לנו במסורת מקום 
מה  מלבד  סיני,  הר  הוא  היכן  מדויק 
'כי  יג(:  טז,  )שמות  עזרא  האבן  שכותב 
ההר ידוע', הרי שבימיו היה המקום ידוע 
חוסר  נוצר  הימים  ברבות  אך  ומפורסם, 

בהירות אודות זיהוי הר סיני.

ג'בל מוסא
שהר  היא,  והמפורסמת  הרווחת  הדעה 
בתוך  סיני,  האי  חצי  בדרום  נמצא  סיני 
שרשרת הרי הגרניט )הרי השחם(, שאחד 

ומרשים  גבוה  הר  מהם, 
בפי  נקרא  ביפיו, 
ג'בל  בשם  המקומיים 

מוסא )הר משה(. 
התקבלה  זו  מסורת 
כנאמנה גם בספר 'חיבת 
בשנת  שנדפס  ירושלים' 
גלילות  )מאמר  תר"ד 
ארץ, אות כ"ד( שם כתב: 
הקב"ה  שנתן  סיני  הר 
ידוע  לישראל  התורה 
והערביים  וכו',  הוא 
מושה  דשע"ב  לו  קורין 
וכו', וידוע הוא ההר הזה 
גם עכשיו, ובערבי נקרא 
של  הר  כלומר  כנ"ל, 

משה'.
מעיד  דומים  דברים 
'אבן  בספר  וכותב 

במקום  ביקר  הוא  י"ד(,  )פרק  ספיר' 
ההר  בראש  הקימו  שהנוצרים  ההוא 
)כנסייה(,  תיפלה  בית  ובתוכו  מבצר 
בית  ההר  לרגלי  הקימו  והישמעאלים 
עיר  הזה  הכפר  ובקרבת  )מסגד(,  תיפלה 
רבים  תמרים  סביבותיה  אשר  אילים 

ועינות מים.

צותר סנה באבנים 
אחת ההוכחות שאכן הר סיני שוכן באזור 
שבאבנים  מהעובדה  היא  מוסא,  ג'בל 
בהר זה רואים דבר והפלא, שעל כל חלק 
דקים  עורקים  ציור  טבוע  ההר  מאבני 
וגם  קטנטן,  סנה  עץ  כצורת  ומפוצלים, 
לשברירים  ותתחלק  האבן  תישבר  אם 
הסנה  ציור  טביעת  נראית  קטנטנים 

בשלמותו. 
הקדום  בפירוש  מוזכר  כבר  זה  פלא 
פרק  )ח"א  נבוכים  מורה  על  'הנרבוני' 
והביאו רבינו הרמ"א בספרו תורה  ס"ו(, 
המגלה  הזכירו  וכן  פט"ז(,  )ח"א  העולה 
עמוקות )פרשת שמות(, והיעב"ץ בספרו 
'מגדל עוז', והערבי נחל )פרשת שמות(, 
ועוד, ךכ שלכאורה מוכח מדבריהם שאכן 
הר  הוא-הוא  מוסא  ג'בל  הנקרא  המקום 

סיני, אשר שם נגלה הקב"ה למשה בלבת 
אש בתוך הסנה.

אלפיים 285 מטר!
זצ"ל  ליברמן  יוסף  רבי  הגאון  אולם, 
בספרו 'משנת יוסף' עמ"ס שביעית )חלק 
הנחה  על  מפקפק  בהערה(  ק"ל  עמ'  ב' 
לימדונו  א(  ה,  )סוטה  חז"ל  שהרי  זו, 
כגון  וגבעות  הרים  כל  הניח  שהקב"ה 
תבור וכרמל והשרה שכינתו על הר סיני 
מוסאהוא  ג'בל  ואילו  סיני,  הר  גבה  ולא 
סיני,  שבמדבר  ביותר  הגבוהים  מההרים 
וגבהו 2285 מטר מעל פני הים, ולעומתו 
והר  מטר,   588 רק  הוא  תבור  הר  גובה 
כרמל 546 מטר, נמצא שהר סיני גבוה פי 

ארבע מאלה, וזה לא יתכן. 
הוכחה נוספת כותב המשנת יוסף, שהרי 
'כפתור  בעל  זצ"ל,  הפרחי  אשתורי  רבי 
ופרח', מדור הראשונים, אשר כל שבילי 
והסביבה  ישראל  ארץ 
זאת  ובכל  לו,  נהירין  היו 
לא  סיני,  הר  את  בתארו 

תיאר כלל את מקומו. 

ננס על ענק
'מקומות  בספר  אולם 
טענת  על  העיר  התורה' 
שג'בל- יוסף'  ה'משנת 
מטר   2285 מוסאגבוה 
שאין  הים,  פני  מעל 
משום  ךכ,  כל  טענה  זו 
ג'בל  של  שהאזור 
גבוה,  אזור  מוסאהוא 
כאשר כל הקרקע סביבות 
מאלף  יותר  מוסאהוא 
מטרים למעלה מפני הים, 
ואין ג'בל מוסאעצמו גבוה 
מטר  מאות  כשבע  אלא 
מה  הענק,  גבי  על  העומד  כננס  בלבד, 
שאין כן הר תבור והר כרמל הם נמצאים 
לגובה  קרוב  סביבותם  שהקרקע  במקום 
ולכן הם גבוהים רק כחמש  של פני הים 
מאות מטרים, ואין ג'בל מוסאגבוה מהר 
תבור ומהר כרמל אלא כמאתיים מטרים. 
קושיית  עיקר  עדיין  מקום  מכל  אבל 
ג'בל  סוף  סוף  כי  קיימת,  יוסף  המשנת 
כרמל,  ומהר  תבור  מהר  נמוך  מוסאאינו 

אלא אדרבה גבוה מהם.

ג'בל הילאל 
מוסא,  שג'בל  הרווחת  הדעה  לעומת 
יש  סיני,  הר  הוא  סיני,  האי  חצי  בדרום 
בכלל  נמצא  סיני  חוקרים הטוענים שהר 
והם  סיני,  האי  חצי  בצפון  השני,  בקצה 
'ג'בל- הנקרא  הוא  סיני  שהר  משערים 
 800 של  לגובה  מתנשא  זה  הר  הילאל'. 
מפסיקים  ויובליו  אל-עריש  ונחל  מטר, 
הסמוכים,  והמישורים  ההרים  ובין  בינו 
פני  מעל  ותלול  בודד  מזדקף  והוא 
מוצאו  ליד  בהר  אשר  במכתש  סביבתו. 
של 'נחל חצ'רה' משערים אותם חוקרים 
ששם הוא תחתית ההר אליה הוציא משה 

את העם לקראת האלוקים.

אוצר שבועי ופולמוס דעת תורה
אודות נושא בפרשה

ג'בל מוסא 
גבוה 2285 

מטר מעל פני 
הים, ולעומתו 

הר כרמל 
גבוה רק 546 

מטר, ולא 
יתכן שהר 
סיני יהיה 

גבוה ארבע 
פעמים יורת 
מהר הכרמל

היכן מנצא 'הר סיני'?
 קמומו של הר סיני נשרא גבדר תעלומה עד היום הזה, ויאן הסכמה

יבן החוירקם על קמום שינתן לבקוע בוודאות שזהו הר סיני

קָָצֵֵהּוּ – מה בא רש"י לבאר? ּוּּלּ בְּ�ְ אֲֲפִִ
מְְרוּ לָָכֶֶם עֲֲלוֹת בָָּהָָר וּנְְגֹעַַֹ בְְּקָָצֵֵהוּ. )שמות יט, יב( הִִשָּׁ�ָ

קָָצֵֵהוּּ. קָָצֵֵהוּּ - אֲֲפִִלּּוּּ בְּ�ְ רש"י: וּּנְְגֹֹעַַ בְּ�ְ

בלבד,  מילים  שתי  רק  יש  אלו,  רש"י  בדברי 
ובלימוד שטחי ומהיר נראה שאין בהם עומק, 
אך כאשר מעיינים במפרשי רש"י אנו מגלים 
המפרשים  גדולי  כתבו  אשר  מהלכים  כמה 
להבין את עומק כוונת רש"י בשתי מילים אלו. 

לא רק בראש
רבי עובדיה מברטנורא כותב, כי הנה כל לשון 
כוונת  לפרש  מקום  והיה  'סוף',  פירושו  'קץ' 
'ונגוע בקצהו' שהאיסור הוא רק לגעת  הכתב 
הסברא  וכן  הר,  של  העליון  ראש  של  בקצה 
הקדושה  עיקר  היה  שם  שהרי  לומר,  נוטה 
כאמור )פסוק כ( וירד ה' על הר סיני אל ראש 
מותרים,  יהיו  ובתחתיתו  באמצעו  אבל  ההר, 
לכן בא רש"י לשלול טעות זו, וכתב שאין כוונת 
הכתוב 'ונגוע בקצהו' – רק בקצהו, אלא כוונת 
הכתוב היא 'אפילו בקצהו, ולפי זה 'קצהו' היינו 
תחתית ההר, כלומר אפילו בקצה ההר למטה 

אסור לגעת, וכל שכן באמצעו ובגובהו.

אינו גוף ההר
שאיסור  לרבות  רש"י  שכוונת  פירש,  הרא"ם 

ההר  גוף  שאינו  מקום  אותו  גם  כולל  הנגיעה 
ממש, אלא הוא בשיפולי ההר, דהיינו המקום 
שהיה  גבוה,  מקום  קצת  להיות  מתחיל  שבו 
לכן  מההר,  חלק  נחשב  שאינו  לומר  מקום 
מקום  אותו  שאפילו  בקצהו',  'אפילו  מפרש 

שאינו מגוף ההר ממש, גם בו אסור לגעת. 
רש"י  שכוונת  זה,  כעין  הבין  אריה  בגור  גם 
לרבות אפילו בקצה התחתון של ההר אסור ולא 
רק בגוף ההר, והוסיף הגור אריה שהיה פשוט 
באומרו  הכתוב  פירוש  אין  שבודאי  לרש"י 
'ונגוע בקצהו' שרק בקצהו אסור, אבל אם דילג 
ולא נגע בקצהו מותר, כי אין שום סברא שיהיה 

האיסור רק בקצהו התחתון.

נגיעה בלי עליה
מהלך אחר בעומק כוונת רש"י כתב המהרש"ל, 
כי הנה ממה שכתבה התורה 'השמרו לכם עלות 
בהר ונגוע בקצהו', היה מקום לטעות שהאיסור 
בלי  הנוגע  אבל  יחד,  ולגעת'  'לעלות  רק  הוא 
ונוגע  לעלות אין איסור, כגון שעומד מן הצד 
בהר בלי לעלות. לכן כתב רש"י 'אפילו בקצהו' 

לרבות האיסור בנגיעה בלי עליה.

עומק ועיון בדברי רש"י עומקו של רש"י
בפרשת השבוע

הם  אלו  רש"י  דברי  האם  לברר  נבקש  להלן 
חיוב מצד הדין, שיש איסור להרהר בשבת על 
מלאכה, או שמא אין זה אלא מצוה ולא חיוב, 

או רק מידת חסידות.

העונג הגדול ביורת
נפסק בשלחן ערוך הלכות שבת )או"ח סי' שו, 
ח(: 'הרהור בעסקיו, מותר. ומכל מקום משום 
עונג שבת, מצוה שלא יחשוב בהם כלל, ויהא 
בעיניו כאילו כל מלאכתו עשויה'. מבואר כאן 
מצוה  יש  אך  בעסקים,  בהרהור  איסור  שאין 
שבת,  עונג  משום  וזאת  בהם,  להרהר  שלא 
כאילו  שבת  בכל  אדם  'יראה  הטור:  וכלשון 

מלאכתו עשויה ואין לך עונג גדול מזה'.

איסור טרדה ודאגה
כל האמור הוא בסתם הרהור בעסקים, שבזה אין 
איסור גמור, רק מצות עונג שבת. אבל במקרה 
כתב  כבר  וטרדה,  דאגה  לידי  מביאו  שההרהור 
הבית יוסף בשם רבינו יונה: 'אסור לאדם שיהא 
לבו טרוד בעסקיו בשבת, אע"פ שאמרו חכמים 
טרדת  ההרהור  מתוך  לו  יש  אם  מותר,  הרהור 
כל  ועשית  שנאמר  אסור,  דאגה  נדנוד  או  לב 
מלאכתך ואמרו במכילתא שתהא כל מלאכתך 

בעיניך כאילו היא עשויה שלא תהרהר עליה'.
כן פסק להלכה בשלחן ערוך הרב )סעיף כ"א( 
איסור  יש  וטרדה  לדאגה  המביא  שבהרהור 
)אך  פוסקים  עוד  פסקו  וכן  בו,  להרהר  מדינא 
במשנה ברורה הלשון 'יזהר בזה', ומשמע קצת 

שאין בזה איסור ממש, רק זהירות, וצ"ע(.

הרהור בשבת על עסקי ממון
בִִעִִיי שַַׁבָָּת לַַה' אֱֱלֹקֶֶיךָ )שמות כ, ט-י( שֵֵׁשֶֶׁת יָָמִִים תַַּעֲֲבֹדֹ וְְעָָשִִׂתָָי כָָּל מְְלַַכְְאתֶֶּךָ, וְְיוֹם הַַשְּׁ�ְ

אֹ תְְהַַרְְהֵֵר אַַחַַר מְְלָָאכָָה )רש"י(.  לֹּ� ֶ יָָּוּׂשׂה, שֶׁ�  ךָָ עֲֲ ל מְְלַַאכְְתֶּ�ֶ אִִילּוּ כָּ�ָ ת, יְְהֵֵא בְְעֵֵינֶֶיךָָ כְּ�ְ בָּ�ָ ַ בֹאֹ שַׁ� תָּ�ָ ֶ שֶּׁ� כְּ�

 נושאים הלכתייםתורה והלכה
העולים מתוך הפרשה

הלכה 
למעשה:

'עונג שבת'  המהרהר סתם בעסקיו, אין בזה איסור, אבל משום מצות 
מצוה שלא להרהר כלל בעסקיו. ובאופן שההרהור בעסקיו מביאו לדאגה 

וטרדה, יש בזה איסור מצד הדין.

'הכתב  בעל  כתב  התרגום,  דברי  בביאור 
פירושה:  'על'  תיבת  שלפעמים  והקבלה', 
מִִיד,  'מלבד', כמו )במדבר כח, י( עַַל עֹלַַֹת הַַתָּ�ָ
שפירושו מלבד עולת התמיד, וכן )ויקרא ב, 
, שפירושו מלבד כל לבונתה,  ל לְְבֹנָָֹתָָּהּ ב( עַַל כָּ�ָ
וזו גם כוונת הכתוב כאן: לֹאֹ יִִהְְיֶֶה לְְךָָ אֱֱלֹהִִֹים 
מילת  ופירוש  פני,  מלבד   – נָָי  ָ פָּ� עַַל  אֲֲחֵֵרִִים 
נָָי' היינו כבוד השי"ת, כמו )שמות לג, טו(  ָ 'פָּ�
כאן  שתרגם  וזהו  וגו'.  הֹלְְֹכִִים  נֶֶיךָָ  ָ פָּ� אֵֵין  אִִם 
י' שלא יהיה לך אלהים אחרים  ר מִִנִּ�ִ אונקלוס 'בַּ�ַ

מלבד השי"ת.
אולם הלומדים היטב את פירוש רש"י, יבחינו 

כותב:  שרש"י חולק על התרגום, שכן רש"י 
'אלהים אחרים - שאינן אלהות אלא אחרים 
לפרש  יתכן  ולא  עליהם,  אלהים  עשאום 
אלהים ארחים זולתי, שגנאי הוא כלפי מעלה 
לקרותם אלהות אצלו', עכ"ל. וכשם שלדעת 
זולת  אחרים'  'אלהים  לפרש  יתכן  לא  רש"י 
השי"ת, ךכ גם לא יתכן לפרש 'על פני' מלבד 
התיבות  פירש  לשיטתו  רש"י  ולכן  השי"ת, 
'על פני' באופן אחר, וז"ל: 'על פני - כל זמן 
שאני קיים, שלא תאמר לא נצטוו על עבודה 
כדעת  שכתב  ברמב"ן  )ועי'  הדור'  אותו  אלא  זרה 

התרגום אונקלוס(.

נָָי )כ, ב( ָ י.תורה: לֹאֹ יִִהְְיֶֶה לְְךָָ אֱֱלֹהִִֹים אֲֲחֵֵרִִים עַַל פָּ� ר מִִנִּ�ִ וֱֵֵ�הֱֻי לָָךּ אֱֱלָָהָָא אָָחֳֳרָָן בַּ�ַ אונקלוס: לָָא יֶֶ

התבוננות והעמקה פתגמי אורייתא
בתרגום אונקלוס 

'מלבד' - או 'כל זמן שאני קיים'



הצטרף לרבבות אלפי ישראל 
שמתענגים על דברי אלקים חיים

4433-0613-0131 | מאנגליה:   1518-9881-351 מארה"ב: 
| קו 'קול התורה' | מבחר שיעורים במגוון שפות  | אגף 'שיעורי תורה'  מכון הוצאה לאור 
וסגנונות | סיכומים ומבחנים | שעשועי תורה | הגרלות ופרסים | גיליון שבועי | ניוזלטר יומי

ts025002018@gmail.com :לפניות, תגובות והערות

 לרישום והצטרפות ל'תורה שבכתב':

02-500-2018 
לַַת הַַתּּוֹרָָֹה קַַ�בָָּ

כל יום מחדש!

דבר יום ביומו חוק ולא יעבור!

הקדים אב לאם
נאמר  השבוע  בפרשת 
ד אֶֶת אָָבִִיךָָ  בֵּ�ֵ )שמות כ, יב( כַּ�ַ
הפרשיות  באחת  ךָָ.  אִִמֶּ�ֶ וְְאֶֶת 
כותב  תורה  חומשי  בחמשה 
הקדים  מדוע  הטעם  רש"י 
האם,  לפני  האב  את  הכתוב 
את  'כבד  להיפך  אמר  ולא 
הם  היכן  אביך'.  ואת  אמך 

דברי רש"י אלו? 

כמונח בקופסאחידוד בפרשה

 פרי עטם שלאהבת תורה
לומדי תורה שבכתב

פרשת באפתרונות

פרפראות וחידודים על פרשת השבוע
תשובות למדורי 'תורתך שעשועי' ניתן לשלוח דרך קו 'קול התורה' או נדרים+

תורתך שעשועי

יוסיף דעת

מי הוא 'איש'?
חֹתְְֹנוֹֹ  לִִקְְרַַאת  ה  ֶ מֹשֶֹׁ� צֵֵא  וַַיֵּ�ֵ ז(  )יח,  בפרשתנו  הכתוב  על 
לוֹֹם, כותב רש"י:  ָ אֲֲלּוּ אִִיׁשׁ לְְרֵֵעֵֵהּוּ לְְשָׁ� ְ שְׁ� ק לוֹֹ וַַיִּ�ִ ַ � שַּׁ� ּוּח וַַיִּ�ִ תַּ�ַ ְ שְׁ� וַַיִּ�ִ
 , הּוּא אוֹֹמֵֵר אִִישׁׁ לְְרֵֵעֵֵהּוּ ֶ �שֶׁ חֲֲוָָה לְְמִִי, כְּ�ְ תַּ�ַ ְ ''אֵֵינִִי יוֹֹדֵֵעַַ מִִי הִִ�שְׁ
וְְהָָאִִישׁׁ  אֱֱמַַר )במדבר יב, ג(  נֶּ�ֶ ֶ ה, �שֶׁ ֶ י אִִישׁׁ, זֶֶה מֹֹ�שֶׁ רּוּ מִִי הַַקָּ�ָ
ה', ע"כ. ותמוה: הרי גם אצל יתרו מצאנו שהוא נקרא  ֶ מֹֹ�שֶׁ
ה  ֶ מֹשֶֹׁ� וַַוֹֹּיּאֶֶל  כא(  ב,  )שמות  ביתרו  שנאמר  כמו  'איש', 
כאן  שהאמור  ההכרח  מה  כן,  ואם   ,' 'הָָאִִיׁשׁ אֶֶת  בֶֶת  ֶ לָָשֶׁ�
'איש' היינו משה שנקרא איש, הלא אפשר שהכוונה על 

יתרו שגם הוא נקרא איש. וצריך עיון!

קָָטָָן הַַיּּוֹֹדֵֵעַַ
ה ָ רָָשָׁ� תֵֵבוֹֹת וּּפְְסוּּקֵֵי הַַ�פָָּ חִִדּּוּּדִִים �בְְּ

וֹֹּבּ  אֵֵין  ֶ ק �שֶׁ סּוּ ָ ּהּ אֵֵין פָּ� לָּ�ָ וֹֹּתּרָָה כֻּ�ֻ כָָל הַַ א. בְּ�ְ
תֵֵנּוּ  ָ פָָרָָ�שָׁ לָָּוּם בְּ�ְ אוֹֹת י', אוֹֹ אוֹֹת ו'. א
וֹֹּבּ לֹאֹ אוֹֹת ו' וְְלֹאֹ  אֵֵין  ֶ ק �שֶׁ סּוּ ָ יֵֵשׁׁ פָּ�

סּוּק? ָ א הַַפָּ� אוֹֹת י'. הֵֵיכָָן הּוּ

ים  מִִלִּ�ִ לֹשֹׁׁ  ָ �שָׁ תֵֵנוּ�  ָ פָָרָָ�שָׁ בְּ�ְ הֵֵיכָָן  ב. 

ל אַַחַַת מֵֵהֶֶן מַַתְְחִִילָָה  כָּ�ָ ֶ פוֹֹת, �שֶׁ רְְצּוּ
ה  לָּ�ָ הַַמִּ�ִ ל  ֶ �שֶׁ הָָאַַחֲֲרוֹֹנָָה  אוֹֹת  בָּ�ָ

פָָנֶֶיהָָ? לְּ�ְ ֶ �שֶׁ

פוֹֹת  רְְצּוּ ים  מִִלִּ�ִ שׁׁ  ֵ �שֵׁ תֵֵנּוּ  ָ פָָרָָ�שָׁ בְּ�ְ הֵֵיכָָן  ג. 
אוֹֹת ך'? מוֹֹת בָּ�ָ יְּ�ְ סְְתַּ�ַ הַַמִּ�ִ

ים יק וְְחַַ�כִִּ יַַ�נִִּ
ה ָ רָָשָׁ� ימוֹֹת מִִתּּוֹֹךְְ הַַ�פָָּ אֵֵלוֹֹת מַַחְְ�כִִּ ְ שְׁ�

ה לִִפְְנֵֵי  תָּ�ָ כִּ�ִ לָָדִִים צְְרִִיכִִים לִִהְְיוֹֹת בַּ�ַ הַַיְּ�ְ ֶ ה �שֶׁ ָ רָָ�שָׁ ָ פָּ� א. הֵֵיכָָן רוֹֹאִִים בַּ�ַ
יעַַ? ד מַַגִּ�ִ לַַמֵּ�ֵ הַַמְּ�ְ ֶ �שֶׁ

א?  מוֹֹ אַַבָּ�ָ א כְּ�ְ א הּוּ בָּ�ָ לָָדִִים הַַסַּ�ַ אֵֵצֶֶל הַַיְּ�ְ ֶ ה, �שֶׁ ָ רָָ�שָׁ ָ פָּ� ב. הֵֵיכָָן רוֹֹאִִים בַּ�ַ
אֶֶת  לְְהַַזְְהִִיר  דוֹֹלִִים  גְּ�ְ ים  ִ לַַאֲֲנָָ�שִׁ מִִצְְוָָה  יֵֵשׁׁ  ה  ָ רָָ�שָׁ ָ פָּ� בַּ�ַ וְְהֵֵיכָָן  ג. 

ים? טַַנִּ�ִ לָָדִִים הַַקְּ�ְ הַַיְּ�ְ

העמודפתרונות בסוף מופיעות במדור התשובות 

אבנים:
היכן אנו מוצאים בפרשה, 

בחומש ורש"י:
א. אדם שחלק מגופו נעשה 

כמו אבן.
לבזות  לאדם  איסור  ב. 

אבנים.
ג. אנשים שהשליכו אבנים.
שאבן  להישבע  איסור  ד. 

הוא זהב.
ה. איסור לחתוך אבנים.

יוסף דתע - משה ואהרן גם עשו – מה החידוש?
ר  ֶ אֲֲשֶׁ� רָָאֵֵל כַּ�ַ נֵֵי יִִשְׂ�ְ ּוּׂשׂ בְּ�ְ עֲֲ לְְכּוּ וַַיַּ�ַ על הכתוב בפרשת בא )יב, כח( וַַיֵּ�ֵ
, כותב רש"י: 'ומהו כן עשו? אף  ּוּׂשׂ ן עָָ ה וְְאַַהֲֲרֹֹן כֵּ�ֵ ֶ ה ה' אֶֶת מֹֹשֶׁ� צִִוָּ�ָ
משה ואהרן כן עשו', עכ"ל. ועלתה התמיהה, מה החידוש שגם 
משה ואהרן עשו כן, ואיך יעלה בדעתנו לומר שמשה ואהרן לא 
יעשו את הפסח, וכי הם אינם בכלל כל עדת בני ישראל שנצטוו 

לעיל לעשות הפסח? אתמהה!
שנשלחו  התשובות  אלפי  מתוך  נברח  חלק  של  תקציר  להלן 

למרעכת על ידי לומדי תורה שבכתב:
א. כל הטעם שהקריבו פסח )ועל כל פנים מצות לקיחה בעשור(, 
הוא רק כדי שתהיה להם זכות לצאת ממצרים, והחידוש שמשה 
ואהרן הקריבו הפסח אף שהיו להם הרבה מצוות וזכויות גם בלי 

הקרבת קרבן פסח )משכיל לדוד(.
שיהיו  כדי  הפסח  עשו  ישראל  שדווקא  לומר  מקום  היה  ב. 
ה' על הפתח", אבל משה  "ופסח  כג(  )פסוק  נגאלים, כדכתיב 
ואהרן שהם עצמם היו שלוחי ה' לגאולה אינם זקוקים לפסח, 

כי הגואל עצמו בוודאי ייגאל גם בלי עשיית הפסח )רא"ם(.
לוי( לא היו בצרת השעבוד, היה  )ושבט  ואהרן  כיון שמשה  ג. 

מקום לומר שפטורים מקרבן הפסח. 
השליחות  במצות  עסוקים  היו  שהם  שאף  הוא  החידוש  ד. 
להוציא את ישראל, והו"א שהיו פטורים מן הפסח מדין עוסק 

במצוה פטור מן המצוה )מהרי"ק(.
ה. השבח לישראל שהקריבו הפסח אף שהיתה סכנה לזבוח את 
תועבת מצרים לעיניהם, וביותר מובן החידוש גבי משה ואהרן, 
העם,  מנהיגי  הם  שהרי  שבעתיים,  מתעצמת  הסכנה  שאצלם 

והמצרים יכעסו ביותר כאשר הם יקחו את תועבתם לשחיטה.
נהגו שררה בעצמם ]לשלוח שליח  כוונת רש"י לומר, שלא  ו. 
ומשכו  הלכו  ובעצמם  בכבודם  הם  אלא  וכדו'[,  השה  לקחת 

בעצמם טלה )העמק דבר(.
והסודות  הטעמים  כל  את  ידעו  ואהרן  שמשה  שאף  הכוונה  ז. 
אחת  בכוונה  רק  הפסח  את  עשו  מקום  מכל  פסח,  בקרבן 

בתמימות ובפשטות 'כי כן ציוה השי"ת'.
ח. על פי המבואר בחולין )צא ,א( שאין עושין חבורה של זקנים 
כן היו משה ואהרן  נותר(, ואם  יבואו לידי  )כי מתוך חולשתם 

יכולים לפטור עצמם בטענה שהם כבר זקנים ולא יוכלו לעשות 
את קרבן הפסח )טעמא דקרא(.

ה יותר מן העושה, ואם כן היו משה  ט. אמרו חז"ל גדול המְְעַַשֶׂ�ֶ
המעשה,  בגדר  שהם  בךכ  די  כי  עצמם  לפטור  יכולים  ואהרן 
בעצמם  להקריב  גם  צריכים  ואינם  להקריב,  לישראל  שאמרו 

)אמרי שפר(.
י. החידוש הוא שאף שנגזר על משה ואהרן שלא להיכנס לארץ, 
בכל זאת בליל פסח נכנסו לארץ בעננים שלקחו את בני ישראל 

לשחוט הפסח בירושלים כמובא במדרש.

חידוד בפרשה – שליח:
א. מה עשה הקב"ה בעצמו ולא על ידי שליח?

ב. ומתי שלח פרעה שליח?
ג. ואיזו מצוה מקיימים על ידי שליח?

ד. ומנין שהמחבב מצוה, עושה זאת בעצמו ובגופו?
תשובות:

א. רש"י שמות יב, יב: 'אעשה שפטים אני ה' - אני בעצמי ולא 
על ידי שליח'.

ששלחו  שליח  ידי  על  הושבו   - 'ויושב  ח:  י,  שמות  רש"י  ב. 
אחריהם והשיבום אל פרעה'.

ג. רש"י שמות יב, ו: 'ושחטו אתו וגו' - וכי כולן שוחטין אלא 
מכאן ששלוחו של אדם כמותו'.

ד. רש"י שמות יב, לד: 'על שכמם - אף על פי שבהמות הרבה 
הוליכו עמהם מחבבים היו את המצווה'.

כמונח בקופסא – הבה נחתכמה:
ל  ה יָָצְְאּוּ כָּ�ָ וֹֹּיּם הַַזֶּ�ֶ עֶֶצֶֶם הַַ בפרשת בא נאמר )שמות יב, מא( וַַיְְהִִי בְּ�ְ
צִִבְְאוֹֹת ה' מֵֵאֶֶרֶֶץ מִִצְְרָָיִִם. באחת הפרשיות בחמשה חומשי תורה 
כותב רש"י על פסוק זה, 'שהיו מצרים אומרים, אין אנו מניחים 
והורגין בהם. אמר  זיין  וכלי  נוטלין סייפות  ואנו  אותם לצאת, 
כח למחות  בו  וכל מי שיש  היום,  הריני מוציאן בחצי  הקב"ה, 

יבא וימחה'. היכן הם דברי רש"י אלו?
תשובה:

בפרשת האזינו, רש"י דברים לב, מח.

מבט חדש על הפרשה 
שלום למערכת התורה שבכתב. אנכי כותב לכם מכתב זה כעת ליל ג' דחנוכה 

תשפ"ו.
אדם מבוגר אנכי, בגיל הגבורות, ברוך ה'. אני רגיל כל ימי ללמוד חומש ורש"י 
נהוג בדור שלנו, מן הסתם כבר למדתי כ-60 פעמים כל החומש  כפי שהיה 
ורש"י, ובכל זאת אני כל שבוע מחדש מוצא חידושים ומרגליות טובות שלא 
שמתי לב בשנים הקודמות. אבל מאד-מאד הפריע לי תמיד שהדור הצעיר לא 

מחובר ללימוד החשוב והקדוש הזה.
ב"ה התברכתי במשפחה ברוכה של יראים ושלמים, בלי עין הרע, רובם ככולם 
חובשי ספסלי בתי המדרש בכמה חוגים וסגנונות, כל אחד בדרכו אשר הוביל 
שנים  התורה שבכתב, במשך  לדברי  מגיע  כשזה  לצערי,  אבל  הקב''ה,  אותו 
רבות כשאני מדבר עם הנכדים או הנינים על הפרשה וחומש ורש"י, הם לא 
מוצאים ידיהם ורגליהם וזה כואב לי מאד בבחי' עם הארץ מדאורייתא ות''ח 

מדרבנן כידוע.
מסתבר שלא עוד! אני חוזר כעת ממסיבת חנוכה שערכנו למשפחה המורחבת 
של 4 דורות בליעה"ר, ובמהלכה גיליתי ש'פנים חדשות באו לכאן'. כל מסיבת 
החנוכה, בלי גוזמא בכלל, כל הנושא על השולחן, היה חומש ורש''י, כולם, כל 
הגילאים, ויש אצלנו במשפחה, חסידים וגם ליטאים בכמה חוגים, כולם היו 
עסוקים עם כל פרטי הפרשה, ביאורים, שאלות, חקירות, חידודי תורה, דברי 
תורה ופרפראות, הייתי מרוגש ומופתע מאד לטובה, איך הלימוד הזה הפך 

לנושא מרכזי שסוחף ילדים ובחורים ואברכים, מכל העדות והקהלים. 
''תורה  במקהלה  יחד  ענו  כאחד  וכולם  השנה,  קרה  מה  הנכדים  את  שאלתי 
שבכתב'' והראו לי את הגיליונות שלצערי לא נחשפתי להם עד היום, ועכשיו 
אני מבין כבר הכל... אין ספק שאתם עושים נחת רוח בשמים, אך גם בעולם 
הזה, אתם עושים נחת רוח להרבה יהודים, וגם לי עשיתם נחת רוח עצומה, 
נותן התורה שכר פעלכם  זה, ישלם השם  ואני רוצה להביע הכרת הטוב על 

בכפל כפליים.
שמעיה ג. שיכון ה' בני ברק

זוכים בהגרלות אברכים ותלמידי ישיבות גדולות
נבחנים קבועים - 100 ₪: הרב ינון מנוס - ראש העין, חסד ואמת לאברהם | הרב ישעיהו 
דיאמונד - ירושלים | הרב אהרן אלבום - ירושלים, בית ישראל גור | סיכום יומי - 200 ₪: 
הרב אברהם ויטן - אלעד, כנסת ישראל | הרב שמעון יעקב בלוי - בית שמש | הבה"ח 
הרב   | עילית  ביתר   - משה שטיינברג  הרב   | בתפארתה  תורה  ירוחם,   - איפרגן  נהוראי 
הרב   | בריסק  ירושלים,   - שוורץ  מנחם  הרב   | ישראל  שבי  ירושלים,   - נחשון  מרדכי 
יעקב ישראל הברפלד - אלעד | הבה"ח יוסף פיינשטיין - בני ברק, פוניבז' | הרב מאיר 
לנדוי - אלעד | הבה"ח ישראל מרדכי מענדיס - ירושלים, טשערנאביל | הרב דוד נתנאל 
מושיאשוילי - בני ברק, יורה דעה | הרב יוסף פרידמן - מודיעין עילית | הרב דוד ולר - 
בני ברק, עטרת שלמה | הרב מרדכי גרשטנקורן - אלעד | הרב יהודה מרגלית - מודיעין 
נחום  - מודיעין עילית, שערי ציון | הרב  אברהם שלמה היימן  עילית, כתר תורה | הרב 
שטיינמן - בני ברק, בית הלל | הרב פינחס יוחנן הברפלד - ביתר עילית, צאנז | הרב אהרן 
שמואל  הבה"ח   | חיים  קול  אלעד,   - ארוואץ  יחצק  אברהם  הרב   | עמלים  צפת,   - רוט 
| הרב  נוף הגליל, שומרי החומות   - יחצק הרבסט  | הרב  - ביתר עילית, בנין אב  אופיר 
יעקב מלכין - מודיעין עילית, זכרון יוסף | הרב אשר לניאש - ביתר עילית, קול רינה | 
הרב יהודה קמפינסקי - בני ברק, מאור ישראל גור | הרב יעקב זלרצ - בית שמש, הגר"א 
| הרב גבריאל שנק - ירושלים | הרב יעקב אינדורסקי - אלעד | כמונח בקופסא - 150 ₪: 
הרב אברהם יחצק סאקס - ירושלים, תולדות אהרון | הרב יהושע מילר - ביתר עילית, 
ערלוי | חידוד בפרשה - 100 ₪ הרב אליהו פרידמן - בני ברק, פוניבז' | הרב שמואל דינר 
- ירושלים, חניכי הישיבות | יוסיף דתע - 200 ₪: הרב יהודה צאיט - ירושלים | הרב אסף 
אליאסיאן - נתיבות, לב אליהו | מבחן גמרא - ש"ס ובלכתך בדרך: הרב נפתלי פריש - ביתר 
עילית, תולדות אברהם יצחק | מבחן הפטרה - סט נ"ך: הרב מיכאל קליין - ירושלים, תפארת 
התורה | סיכום שבועי - 500 ₪: הבה"ח ישראל דב חיים האואר - בני ברק, תורת חיים ויזניץ 

| הרב אהרן לייב בייגעל - בית שמש | הרב אברהם וייס - אשדוד 

זוכים בהגרלות תלמידי ישיבות קטנות וילדים
| הבה"ח  - בית שמש, נפש החיים  יעקב טובולסקי  וחכים  יניק   :₪ 50  - נבחנים קבועים 
- מודיעין, ביאלא |  יחיאל כהן  50 ₪: הבה"ח  סיכום יומי -  - ירושלים |  אשר בן שמעון 
יניק וחכים שמואל גרינוולד - ירושלים, מחזיקי הדעת | הבה"ח יעקב ישראל אייזנבאך 
- ירושלים, תפארת הגר"א | יניק וחכים יוסף פוברסקי - ירושלים, מאה שערים | הבה"ח 
שלמה פישר - נוף הגליל, קהילות יעקב | הבה"ח אלחנן גבאי - בני ברק, עטרת בנימין | 
יניק וחכים מוישי ברינגר - ירושלים, חכמת שלמה | יניק וחכים חיים אלכסנדר ברנדייס 
- בית שמש, נודע בשערים | יניק וחכים שמעון בענדיקט - ירושלים, כלל חסידי | הבה"ח 
יאיר איפרגן - טבריה, אביר יעקב  | יניק וחכים מאיר גוטשטיין - מודיעין עילית  | יניק 
וחכים ברוך שמואל קירשנבוים - בית שמש, תורת עולם | יניק וחכים מנחם מנדל קליין - 
בית שמש, ויזניץ | יניק וחכים אברהם יהודה בריל - נתניה, דרכי אבות | יניק וחכים משה 
סודרי - ירושלים, אורחות איש | הבה"ח יחיאל מיכל פורגס - אשדוד, בעלזא | הבה"ח 
מרדכי בנדיקט - אלעד, עטרת שלמה | הבה"ח נפתלי צבי טמפלר - ירושלים  | הבה"ח 
- צפת, נתיבות  שמואל ברנדוויין  - בני ברק, פוניבז' לצעירים | הבה"ח  שלמה גינזבורג 
יניק   :₪ 50  - כמונח בקופסא   | יעקב  - אשדוד, קדוש  פנחס צבי הלר  | הבה"ח  התלמוד 
וחכים צבי זאב בלידשטיין - בני ברק, הליכות שמואל | יניק וחכים נבחנים קבועים - 50 
₪: אברהם אליהו גרינבוים - בני ברק, זיו התורה | סיכום שבועי - 100 ₪: יניק וחכים יוחנן 

גלאנדואר - בני ברק  | יניק וחכים יוסף דוב אינגבר - בני ברק, הליכות שמואל

שמות הזוכים בהגרלות בזכות התורה
בפרשת וארא

תשובות למדורי 'קטן היודע' ו'יניק וחכים' | יניק וחכים: א. רש"י שמות יט, טז: 'מה שאין דרך בשר ודם לעשות כן, שיהא הרב ממתין לתלמיד'. 
| ב. רש"י שמות יח, א: 'שהתינוקות קורין לאבי אביהן אבא'. | ג. רש"י שמות כ, י: 'אלא לא בא אלא להזהיר גדולים על שביתת הקטנים'.

ְרָאֵל-לֶאֱכָל-לֶחֶם. | ג. שמות כ,  � �שָָׁקֶר. | ב. שמות יח, יב: זִקְנֵי-יִשְׂ �ִגְנֹב לֹא תַעֲנֶה בְרֵעֲךָ עֵד  �ִנְאָף לֹא תִּ �ִרְצָח לֹא תִּ קטן היודע: א. שמות כ, יג: לֹא תִּ
�ֶךָ וְגֵרְךָ. ְךָ וַאֲמָתְךָ בְּוּהֶמְתֶּ � �ֶךָ עַבְדְּ בִּוּתֶּ בִּוּנְךָ  י: 

ירָָה ִ  לְךְָָ עָָנוּּ שִׁ�

בכוונה רבה





יוסיף דעת | חידודי תורה | כמונח בקופסאפתרונות - מדור תורתך שעשועי 
על כל ספר בראשית

כפי אשר למדו ושיננו, התעמקו וחידדו, פלפלו והשתעשעו, טרחו והשיבו רבבות אלפי לומדי ונבחני 'תורה שבכתב'
להלן לקט קצר - מעט מזעיר מהמוני התשובות והפתרונות שהתקבלו במערכת במהלך השבועות האחרונים

יוסיף דעת 
א - שבועה:

 בפרשת ויחי נאמר שיעקב ביקש 
ל-לא(  מז,  )בראשית  מיוסף 
אתַַנִִי  נְְּוּשָׂ�ָ  אֲֲבֹֹתַַי  עִִם  י  כַַבְְתִּ�ִ ָ וְְשָׁ�
קְְבֻֻרָָתָָם  בִּ�ִ נִִי  קְְּוּבַַרְְתַּ�ַ  צְְרַַיִִם  מִִמִּ�ִ
כִִדְְבָָרֶֶךָָ,  ה  אֶֶעֱֱשֶׂ�ֶ אָָנֹֹכִִי  ֹאמַַר  וַַיֹּ�
לוֹֹ  בַַע  ָ � שָּׁ� וַַיִּ�ִ לִִי  בְְעָָה  ָ � הִִשָּׁ� וַַיֹּ�אֹמֶֶר 
ה. טָּ�ָ רָָאֵֵל עַַל רֹֹאׁשׁ הַַמִּ�ִ ּוּח יִִשְׂ�ְ תַּ�ַ ְ שְׁ� וַַיִּ�ִ

הועילה  מה  השאלה:   ונשאלת 
שכבר  אחרי  הלוא  שבועתו, 
יקברנו  שלא  יעקב  ממנו  ביקש 
למלא  חייב  יוסף  הרי  במצרים, 
נמצא  אב.  כיבוד  מדין  ציוויו 
לקיים  שבועה  היא  זו  ששבועה 
את המצוה ואינה חלה, ואף אם 
יעבור  לא  הציווי  את  יקיים  לא 

על השבועה? וצריך עיון!
﻿

נברח  חלק  מתוך  תקציר   להלן 
הלומדים  תשובות  אלפי  של 

שליט"א:
ציווי,  בלשון  ציוה  לא  יעקב   א. 
נא  אם  בקשה  בלשון  אלא 
שלא  כדי  בעיניך,  חן  מצאתי 
אב,  כיבוד  מדין  מחויב  יהיה 
)מהרי"ל  לחול  תוכל  והשבועה 

דיסקין(.
לא  עדיין  לפני קבלת התורה   ב. 
סבר  כי  אב,  בכיבוד  מחויב  היה 

יוסף שהיה להם דין בן נח.
ישראל,  דין  להם  היה  אף אם   ג. 
היה  לא  סיני  הר  קודם  אבל 
סיני  מהר  ועומד  מושבע  בגדר 
אחרת  שבועה  עליו  תחול  שלא 
)אמנם יש מהראשונים הסוברים 
המצוות  על  נשבעין  שמה שאין 
הוא לאו דווקא מדין נשבע מהר 
סיני דווקא, אלא מושבע לקיים 

המצוות באופן כללי(.
 ד. באמת לא היה צורך בשבועה, 
יעכב  שמא  חשש  שיעקב  אלא 
בארץ  לקברו  יוסף  ביד  פרעה 
ליוסף  אמר  הכי  משום  ישראל, 
פרעה  ימנע  לא  ואז  לו  שישבע 
בארץ  לקברו  לעלות  ממנו 
לאביו  גילה  יוסף  כי  ישראל, 
יגלה  שלא  לפרעה  שנשבע 
שאינו יודע לשון הקודש, ופרעה 
חלה  אינה  שהשבועה  ידע  לא 
מדין אין נשבעין על המצוות )כן 

תירצו הרבה מפרשים(.
בגמרא  מפורש  מצינו  הרי   ה. 
לקיים  שנשבעין  א(  ח,  )נדרים 
השבועה  שאין  אף  המצוה,  את 
חלה,  משום דאיבעי ליה לזרוזי 
לזרז  רק  כאן  היה  וךכ  נפשיה, 

את יוסף.
נשבעין  בגמרא  שאמרו  מה   ו. 
לו  יהיה  שאם  המצוה,  לקיים 
הוא  שאנוס  התנצלות  איזה 
השבועה  מהמצוה,  ופטור 
תחייבנו גם באונס, ולכן השביעו 

יעקב )ברכת פרץ(.
ולא  אב  משל  הוא  אב  כיבוד   ז. 
לא  אב  כיבוד  ומצד  בן,  משל 
יוסף צריך להוציא הוצאות  היה 
אם  שגם  השביעו  ולכן  משלו, 
בהוצאות  כרוך  הדבר  יהיה 
מלהעלותו  יימנע  לא  משלנו 

לקבורה בארץ.
הכיבוד  שחיוב  אומרים  יש   ח. 
לאחר מותו אינו מן התורה, ולכן 

השביעו.

ב - ריושת הראץ
רש"י  כותב  שרה  חיי   בפרשת 
על הכתוב שאמר אברהם אבינו 
ב אָָנֹֹכִִי  ָ ר וְְוֹֹתשָׁ� )בראשית כג, ד( גֵּ�ֵ
וְְאִִם  ר,  גֵּ�ֵ הֲֲרֵֵינִִי  רְְּוּצ  כֶֶם: 'אִִם תִּ�ִ עִִמָּ�ָ
מִִן  ה  לֶֶנָּ�ָ וְְאֶֶטְּ�ְ ב  ָ וֹֹּתּשָׁ�  אֶֶהְְיֶֶה  לָָאו 
ךְְּוּר   בָּ�ָ דוֹֹׁשׁ  הַַקָּ�ָ לִִי  אָָמַַר  ֶ שֶׁ� ין  הַַדִּ�ִ
ן אֶֶת  א )לְְעֵֵיל יב, ז( לְְזַַרְְעֲֲךָָ אֶֶתֵּ�ֵ הּוּ

הָָאָָרֶֶץ הַַזֹּ�ֹאת'.
הקב"ה  הרי  השאלה:   ונשאלת 
של  לזרעו  רק  הארץ  את  נתן 
עדיין  עצמו  ואברהם  אברהם, 
שכתב  כפי  הארץ,  את  ירש  לא 
)יג,  לך  לך  בפרשת  לעיל  רש"י 
ז( בריב רועי לוט: 'והכתוב אומר 
בארץ  יושב  אז  והפרזי  והכנעני 
ואם  עדיין'.  אברם  בה  זכה  ולא 
חת  לבני  אברהם  אמר  כיצד  כן, 

'ואטלנה מן הדין'. וצריך עיון!
﻿

נברח  חלק  מתוך  תקציר   להלן 
הלומדים  תשובות  אלפי  של 

שליט"א:
לא  שעדיין  ללוט  שאמר  מה   א. 
שבהבטחה  משום  היינו  קיבלה, 
ועדיין  יירשנה,  שזרעו  הובטח 
כשבא  אך  זרע,  לו  נולד  לא 
לקבור את שרה כבר נולד יצחק, 
מן  זכות  לו  היה  כבר  וממילא 

הדין ליטלה )רא"ם, מנחת יעקב 
ועוד(.

 ב. הוי כנותן מתנה לאחד ואומר 
שייך  שמיד  לפלוני,  ואחריך  לו 
הם  הפירות  ורק  לשני  הגוף 
ולךכ  הראשון,  של  בתחילה 
לגבי קבורה שהוא בגוף הקרקע 
הוא שלו מיד, אבל לגבי אכילת 
פירות  שהוא  בשדות  הבהמות 
לא היה שלו )נחלת יעקב. ויל"ע 
אם קבורה אינה נחשבת כאכילת 

פירות(.
על  עכשיו  שיקבור  הכוונה   ג. 
לירש  עתיד  שהוא  העתיד  שם 
את הארץ, כי קבורה הוא לאלפי 
שנים עד תחית המתים, ועד אז 

כבר ירש את הארץ.
 ד. יתכן שמה שניתנה הארץ רק 
שלם  שלא  משום  היא  לזרעו, 
אם  אבל  הנה,  עד  האמורי  עוון 
הם מתנהגים בצורה בזויה כזאת 
שאפילו קבר הם לא מוכרים לו, 
את  לזרז  סיבה  יהיה  גופא  זה 
סילוקם מהארץ כבר עתה )אהל 

דוד; שפת היריעה(.
 ה. לדעת רבי אלעזר )בבא בתרא 
כאשר  בארץ  זכה  אברהם  א(  ק, 
התהלך  קום  לו  אמר  הקב"ה 
לך  כי  ולרחבה  לארכה  בארץ 
לאברהם  נאמר  זה  ודבר  אתננה, 
לאחר הריב עם רועי לוט, ואחרי 
ולרוחבה  לאורכה  הלך  שכבר 

יכול לקחת את הארץ מן הדין.
 ו. בקנין הארץ לא מהני הבטחה 
בלבד, אלא דצריך לכבוש אותה 
א''י  בשם  הארץ  שתקרא  בכדי 
)תוס' גיטין ב, א ד"ה ואשקלון(. 
והנה אברהם עדיין לא ירש ולא 
בה  זכה  לא  וא''כ  בארץ,  ישב 
לו.  הובטחה  שכבר  ואף  עדיין 
לא  שאם  אברהם,  שאמר  וזהו 
שאלחם  הדין,  מן  אטלנה  תרצו 

בכם ואקחנה בירושה וישיבה.
תירץ,  מאוסטרווצא  הגה"ק   ז. 
עשרה  נחלת  קיבל  שאברהם 
נסיונות  עשרה  כנגד  עמים 
היה  מהם  ואחד  בהם,  שעמד 
מקום  לקנות  שצריך  הנסיון 
לקבורת שרה, וזהו שאמר שאם 
לקבלו  רשאי  יהיה  לו  יתנו  לא 
בנסיונו  שעמד  אחר  הדין  מן 
האחרון, וכנגד נסיון זה כבר זכה 

באותו חלק בארץ.

כמונח בקופסא
א - תפילה

 שאלה:
לד,  )בראשית  למדנו  וישלח   בפרשת 
ֹאֲֲבִִים  הְְיוֹֹתָָם כֹּ� י בִּ�ִ ִ לִִישִׁ� ְ � כה( וַַיְְהִִי בַַוֹֹּיּם הַַשְּׁ�
אֲֲחֵֵי  וְְלֵֵוִִי  מְְוֹֹען  ִ שִׁ� יַַעֲֲקֹֹב  בְְנֵֵי  נֵֵי  ְ שְׁ� קְְּוּח  וַַיִּ�ִ
טַַח  בֶּ�ֶ הָָעִִיר  עַַל  בֹֹאּוּ  וַַיָּ�ָ וֹֹּבּ  חַַרְְ אִִיׁשׁ  דִִינָָה 

ל זָָכָָר. הַַרְְגּוּ כָּ�ָ וַַיַּ�ַ
בראשית  בחומש  הפרשיות   באחת 
הקדושים,  מהאבות  שאחד  למדנו 
קודם  רבות  שנים  הקודש  ברוח  ראה 

לכן את מלחמת שמעון ולוי, והתפלל 
עליהם שיצליחו במלחמה. היכן מוזכר 

ענין זה?
תשובה:

אברהם אבינו, בפרשת  לך לך  )רש"י 
בארץ  אברם  'ויעבר  ו(  יב,  בראשית 
 - שכם  מקום  עד  לתוכה,  נכנס   -
להתפלל על בני יעקב כשיבאו להלחם 

בשכם'.

ב - להט
 שאלה:

ג,  )בראשית  כתוב  בראשית   בפרשת 

כֶֶת. ֶ תְְהַַפֶּ� כד( וְְאֵֵת לַַהַַט הַַחֶֶרֶֶב הַַמִּ�ִ

חומשי  בחמשה  הפרשיות   באחת 
תורה, מסביר רש"י את המילה 'להט' 
דומה  שהדבר  דהיינו  'לחש',  מלשון 
שהיא מתהפכת על ידי לחש. היכן הם 

דברי רש"י אלו?

תשובה:

יא:  ז,  שמות  רש"י  וארא,  בפרשת 
לו דמיון  ואין  'בלהטיהם - בלחשיהון 
ג,  )בראשית  לו  לדמות  ויש  במקרא, 
דומה  המתהפכת,  החרב  להט  כב( 

שהיא מתהפכת על ידי לחש'.

חידודי תורה
א - עוץ

 שאלה:
ברחבי חומש בראשית ישנם שלשה 

אנשים, שאינם קשורים זה לזה, אשר 
נקראים בשם 'עוץ'. מי הם?

תשובה:
ץ  בְְּוּנֵֵי אֲֲרָָם עּוּ 1. בראשית י, כג: 

ה  ה יָָלְְדָָה מִִלְְכָּ�ָ 2. בראשית כב, כ-כא: 'הִִנֵּ�ֵ
כֹֹרוֹֹ' ץ בְּ�ְ נִִים לְְנָָחוֹֹר אָָחִִיךָָ, אֶֶת עּוּ גַַם הִִוא בָּ�ָ
ץ  ן עּוּ ָ ה בְְנֵֵי דִִי�שָׁ 3. בראשית לו, כח: 'אֵֵלֶּ�ֶ

וַַאֲֲרָָן'.

ב - שמשון הביגור
 שאלה:

ברחבי חומש בראשית, מזכיר רש"י 
ארבעה פעמים את שמשון הגיבור. 

היכן הם?
תשובה:

1. רש"י בראשית כו, כו: ואחזת 
מרעהו  וכו' כמו )שופטים יד, יא( 

שלשים מרעים דשמשון.
2. רש"י בראשית לח, יג: 'עולה 

תמנתה - ובשמשון הוא אומר 
)שופטים יד, א( וירד שמשון 

תמנתה'.  
3. רש"י בראשית מט, טז: 'כאחד 

שבטי ישראל - כל ישראל יהיו כאחד 
עמו ואת כולם ידין, ועל שמשון נבא 

נבואה זו'. 
4. רש"י בראשית מט, יז: 'ודוגמתו 

מצינו בשמשון )שופטים טז, כט( 
וילפת שמשון את שני עמודי התוך'.

ג - דומה
 שאלה:

ברחבי חומש בראשית, אנו מוצאים 
שלשה אנשים שהיו דומים בקלסתר 

פניהם לאיש אחר. מי הם?
תשובה:

1. לוט היה דומה לאברהם )רש"י 
יג, ח(

2. יצחק היה דומה לאברהם )רש"י 
כה, יט(

3. יוסף היה דומה ליעקב )רש"י 
לז, ב, ג(.

ד - לא מת
 שאלה:

על מי כותב רש"י בחומש בראשית 
שהוא לא מת, ועל מי כותב רש"י 

שהוא 'כאילו לא מת'?
תשובה:

לא מת – יעקב )רש"י בראשית מט, 
לג(  כאילו לא מת – אברהם )רש"י 

בראשית יח, יט(.

ה - ענן קשור
 שאלה:

ברחבי חומש בראשית אנו מוצאים 
שני מקומות בהם היו 'ענן קשור'. 

היכן הם?
תשובה:

1. על הר המוריה בעקידת יצחק 
)רש"י בראשית כב, ד(.

2. על אהל שרה ורבקה )רש"י 
בראשית כד, סז(.

ו - 12 ינבם
 שאלה:

ברחבי חומש בראשית אנו מוצאים 
שלשה אנשים שהיו להם 12 בנים. 

מי הם?
תשובה:

1. ישמעאל )בראשית יז, כ(
2. נחור ומלכה )רש"י בראשית כב, כ(

3. יעקב אבינו )בראשית לה, כב(.

ז - נפילה
 שאלות:

כל  את  והפילו  שנפלו  הם  מי   א. 
העולם?

ב. מי נפל לאחר מיתת אברהם אבינו?
ג. מי נפלה מהגמל?

ד. ומה גורם לרוכב על סוס ליפול 
לאחור?

ה. מי נפל על צווארי אחיו ובכה? )3 
תשובות(
תשובות:

א. הנפילים, רש"י בראשית ו, ד: 'על 
שם שנפלו והפילו את העולם'.

ב. ישמעאל, רש"י בראשית כה, יח: 
'עד שלא מת אברהם ישכון, משמת 

אברהם נפל'.
ֹל מֵֵעַַל  פֹּ� ג. רבקה, בראשית כד, ס: 'וַַתִּ�ִ

מָָל'.   הַַגָּ�ָ
ד. על ידי שנחש נושך בעקביו )רש"י 

בראשית מט, יז(.
ה. 1.  עשיו על יעקב )לג, ד(.  2. יוסף 

על בנימין )מה, יד(.   3. בנימין על 
יוסף )שם(.

 תורה כארד 100 ₪
הרב דוד בן שמעון - בני ברק, מאור ישראל

יניק וחכים פנחס אליהו שנברגר - ירושלים, המסורה
הרב אלימלך גלנדואר - בית שמש, בעלזא

הרב יעקב שמשון ליבוביץ - ירושלים, ויזניץ
הבה"ח אליעזר יאקאב - בית שמש, תולדות משה אריה

יניק וחכים משה קולמן - ירושלים, סקוואר
הרב נתנאל יחצק וייל - ירושלים, שיח יצחק

הרב מאיר גבירץ - ביתר עילית, קהילת זוויהל
 יניק וחכים חיים שלמה בידרמן

ביתר עילית, אור עולם
הרב ישראל רנד - ירושלים, מיר

 הבה"ח יהודה ברנד - ביתר עילית,
תפארת יוחנן סטאלין קארלין

הרב מאיר זאב זלפרינד - בית שמש
הרב מרדכי דוד דייטש - ירושלים, תולדות אהרן

יניק וחכים יהודה בן שם - ביתר עילית, אור עולם
הרב יחצק טרויבע - בית שמש

הרב דוד בירנבאום - מודיעין עילית
הרב שמואל זלמן לוי - חיפה, עמודי עולם

יניק וחכים שלמה גרוסקופ - ירושלים, תורת חיים
הרב הלל גרוס - לוד

הרב יעקב ישראל בלוך - בני ברק
הבה"ח מנחם מנדל שמש - צפת, תורת אמת

הרב חיים רבי - ירושלים, אהלי יוסף
הרב בצלאל גלינסקי - ירושלים, קבר רחל

יניק וחכים שלום צבי גליק - בני ברק, תשב''ר
הבה"ח דוד אברהם אוחיון - בני ברק, דרכי דוד
הבה"ח יגאל מזחרי - ירושלים, אש התלמוד

הבה"ח מרדכי מאיר ישראלי - אלעד, צמח צדיק ויזניץ
הרב יעקב משה זילברמן - בני ברק, זכרון סעדיה
הרב אברהם פילץ - מודיעין עילית, אהבת שלום

הרב יעקב זנגר - בני ברק, ביאלא
הרב ברוך יוסף שירר - בית שמש, אור לגולה

הבה"ח יוסף ווייס - בני ברק
הבה"ח דוד בראון - בני ברק, תורת זאב

הרב אליעזר אייזנבך - בית שמש
הבה"ח חיים יחצק זלושינסקי - בני ברק, חברון

הרב אלעזר אסרתזון - ביתר עילית
הבה"ח ישראל יחצק קופילוביץ - ביתר עילית

הרב דוד דיין - מודיעין עילית
הרב יחצק ברבי - בני ברק, עטרת גבריאל

הרב נתן אברהם בורשטיין - צפת, אור צדיקים
הרב שמואל רוז - בני ברק

הרב גבריאל שווב - ירושלים, מיר
הרב דוד כהן - בני ברק

הרב בן ציון ג'י - בני ברק, פוניבז'
הבה"ח משה לב - בני ברק,

הבה"ח יוסף עבאדי - ירושלים,
הבה"ח יחצק מנחם רייכנברג - ירושלים, תפארת יעקב

הרב שלמה פוקס - חריש, תולדות אהרון
הבה"ח נפתלי צבי פולק - ירושלים, מאור עינים

הרב אשר רוזנפלד - ירושלים, פינסק קרלין

זכה לו - רבבות אלפי ישראל זכו בקנין ושינון נצחי לחיי תורה בלימוד, שינון וידיעת כל ספר בראשית

 בין המוני הלומדים
 והנבחנים עלו בגורל

עשרות זוכים

 ואלו שמות
הזוכים בהגרלה:

פרס ראשון 1,000 ₪
הרב יעקב יצחק נוסבוים - ירושלים

פרס שני 500 ₪
הרב יונה גוגנהיים - מודיעין עלית, עטרת שלמה

הרב אברהם יצחק ראטה- ירושלים, חסדי דוד


